رَفْعُ عِين ((رَحِلِي (الْغَجْنِي (أُسِلَتُهُ) (المَثِرُةُ (الِنِوْوَكِيس لشيخ الإشكام محتربٌ عَبُرُلوهَا بُرِنَ شُكِمَان بُن عَلِي ٓ لصَرْف لَتَمِيعٍ أجزل للركه المثوكية والمغفرة صَالِح بنَعَبِ العَزِيزُ بن مُحَرِّبِ إِبراهِيمُ ٱ عَادِلُ الْمُعْتَةِ الْمُعْتَةِ عَمَ اللَّهِ لِلَّهُ وَلِوْاللَّهِ لِلْعُلِيرِ

رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ رسِلنر) (البِّرُ (الِفِرُوفَ مِنْ ) رسِلنر) (البِّرُ (الِفِرُوف مِنْ )

شنی المیالی ال

#### عادل محمد سرسي رفاعي ، ١٤٣١ه

فهرسنة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر

محمد بن عبد الوهاب

شرح أصول الإيمان . / محمد بن عبد الوهاب ؛ عادل محمد رفاعي .

- الرياض ، ١٤٣١ه

۲۱۶ ص ، ۲۷ × ۲۴ سم

ردمك ٤-٣١٢٥-٠٠-٣٠٢-٨٧٩

١- الإيمان ( الإسلام ) ٢- التوحيد

أ-رفاعي، عادل محمد (محقق) ب-العذ

ديوي ۲٤٠

ب-العنوان ۱٤٣١/٤٠٨٣

> رقم الإيداع: ١٤٣١/٤٠٨٣ ردمك: ٤-٣٤١٥-٠٠-٣-١٢٨٩

> > جَمِيْعُ الْحُقُوق ِ عَفَوْظَةٌ الْطَبْعَةُ الْأُولِى الظَبْعَةُ الْأُولِى الْطَبْعَةُ الْأُولِى الْكَارِصِ وَ الْأَكْرِمِ

وَلِمُ لِلْعِسَ اصِمَهُ

المَّمُّلُكَة العَرِبِيَّة السِّعوديَّة الرَّهَ النَّهِ وَالْبَرِيْدِيُ: ٢٥٠٧ - الرَّهِ زَالْبَرَيْدِيُ: ١١٥٥١

الْمُكُونُ الرَّجُ يِعِيِّي: شَالَ عَ السَّوَيدِيُّ الْعُامِ

هُاتَكُ:٤٤٩٧٢٢٤/ فناكش: ٤٤٩٧٢٢٥

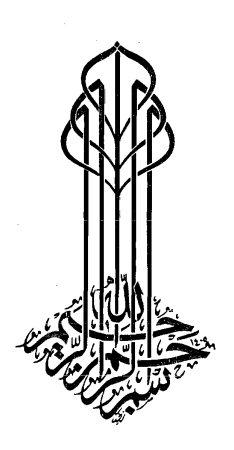
# رَفِي الرَّمِي الرَّ

ثِيخ المِلْ مَحَدِّرَبُ عَبُرُلُوهَا بُنُ الْكَمَانُ بَنُ عَلِي الْمَصْرَفُ التَّيمِيِّ الْمُعْدِينِ عَبُرُلُوهَا بُنُ الْمُكَانُ بَنُ الْمُكَانُ بَنُ عَلِي الْمُعْدِينَ وَالْمُعْفِدَةُ وَلِيْفِي وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالْمُعْفِينِ وَلِي اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ لِلللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالْ

الشتنج لعاليط الشتيخ صاليح برعب العزيز بن محكر بن أبراهيم اللت يخ غفرالله كه ولوالديه ولأهل بئيته

> تحقىُق وَعْناكِت عَادِلُ بُرِنْ مِحْكَمَّدٍ مُرْسِي بِيَّ مِفَاعِيّ عَفَرَاللّه لهُ وَلوْالدُيْهِ ولأُهل بِية ولمشايخهِ

> > المالحين المنافقة ال



## رَفَعُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بِهِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بِهِ الرَّحْمَنِ الرَّمِيُ الْفَرَى الرَّمِيُّ الْفَرَى لِي مُقَدِّمَةُ النَّاشِرِ مُعَدِّمَةُ النَّاشِرِ مُعَدِّمَةُ النَّاشِرِ

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين. وبعد:

فهذا شرح كتاب أصول الإيمان:

لِشَيْخ الإسالام

محمد بنِ عَبْدِ الْوَهَّابِ بنِ سُلَيْمَانَ بنِ عُلِيٍّ آَل مُشَرَّف التَّمِيْمِيِّ أَلَ مُشَرَّف التَّمِيْمِيِّ أَلَى مُشَرَّف التَّمِيْمِيِّ وَالمَغْفِرَةَ وَالمَغْفِرَةَ

الشَّرْحُ

لَعَالِي الشَّيْخ

صَالِح بنِ عَبْدِ الْعَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ غَفَرَ اللهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلأَهْلِ بَيْتِهِ

وكان ذلك في دروس ألقاها شيخنا العلامة .. حفظه الله \_ في جامع حصة السديري بالرياض، ابتداءً من فجر الخميس الموافق للعاشر من شهر رجب من العام السابع عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة، وكان الفراغ منه في فجر يوم الخميس التاسع

من ذي الحجة لعام تسعة عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة.

وهذا الكتاب المبارك ـ كتاب أصول الإيمان ـ جَمَعَ فيه الإمامُ المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب وطالعة أحاديث الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، وما يتصل بذلك من مباحث، فقد جمع أحاديث متنوعة تُعد أصولاً في هذه الأبواب العظيمة، وقد قام شيخنا العلامة الحبر معالي الشَّيْخ/

### صَالِح بنِ عَبْدِ الْعَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ عَالِمَ اللهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلأَهْل بَيْتِهِ

بشرح هذه المباحث الدقيقة في الإيمان وبينها أتم بيان، ولاعجب في هذا فهو سليل الإمام المجدد وأعرف الناس بكلامه وتفصيلاته، وصاحب التأصيل في مسائل العقيدة بعامة، ومسائل الكفر والإيمان خاصة، مع التبحر في فهم كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه العلامة ابن القيم وسائر أئمة الدعوة - رحمهم الله جميعًا رحمة واسعة - .

شيخنا إمام هدي ورشاد، وأن يعز به ويصلح، و أن يبارك في عمره وعمله، وأن يغفر له ولوالديه ولذريته ولأهل بيته، وأن يقيه شر الحاسدين، وأسأله هي أن يرفع بهذا الشرح ذكره، ويثقل بها موازين أعماله، وأن يجمعه ووالديه وذريته وأهل بيته تحت لواء الحمد، وفي جنات النعيم، وفي زمرة السابقين مع النبي الأمين، وصحابته الغر الميامين، وأن يجعل لي من الخير نصيبا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وسلم تسليمًا مزيدًا.

كتبه: عادل بن محمد مرسي رفاعي الرياض/ ١٤٣١/٤/١٨ هـ



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَ الرَّحَامِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ إِلَيْنَ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّمِ اللهِ المَّارِحِ المِيْنَ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ

الحمد لله رب العالمين، وَفَق من شاء إلى سبيل مرضاته، وَعَلَّمَ من شاء تعليمًا، وَأَدَّبَ من اختاره تأديبًا، فله الحمد على ما مَنَّ علينا من النعم الجزيلة والعطايا الكثيرة، له الحمد كثيرًا كما أنعم كثيرًا، وله الشكر جزيلاً كما تفضل علينا علينا عليه وأنعم بكرة وأصيلاً، أحمد الله وأشكره، وأثني عليه الخير كله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وسلم تسليمًا مزيدًا.

أما بعد ..

هذا الكتاب ـ كتاب أصول الإيمان ـ جَمَعَ فيه الإمامُ المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب والنسخ الأحاديث التي في الإيمان ـ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره ـ وما يتصل بذلك من أمور، فهو جمع أحاديث متنوعة تُعد أصولاً في هذا المبحث العظيم ؛ مبحث الإيمان.

والإيمان أركانه ستة ؛ كما في حديث جبريل الطّي الله السنة في الماني في الصحيح ، من حديث عمر بن الخطاب الله ، قال: قال: قَالَ: قَالَ: قَالَ: عَن

الإِيمَانِ، قَالَ: أَنْ تُؤْمِنَ يالله وَمَلاَثِكَتِهِ وَكُتُهِهِ وَرُسُلهِ وَاليَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ يالله وَمَلاَثِكَتِهِ وَكُتُهِهِ وَرُسُلهِ وَاليَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ يالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرّهِ » (١).

وهذه الأركان جاءت في القرآن أيضًا، منها ما جاء في قوله الله المن الرّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَّ كُلُّءَامَن بِاللّهِ وَمَلَكِم كَيْهِ وَكُبُوه وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَّ كُلُّءَامَن بِاللّهِ وَالْمُؤْمِد وَرُسُلِهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ مِن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ فَاللّهِ مَن اللّهِ فَاللّهِ مَن اللّهِ فَاللّهِ مَن اللّهِ فَاللّهِ فَاللّهِ فَاللّهِ فَاللّهِ مَن اللّهِ مَن اللهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللله

ولفظ «أركان الإيمان» لم يرد في شيء من النصوص، إنما عَبَّر العلماء بلفط «الركن» اجتهادًا منهم، والعلماء أتوا بالألفاظ الاصطلاحية لأجل إفهام الناس، فلا ينبغي أن تُحكَّم الاصطلاحات على النصوص، وإنما النصوص هي التي تُحكَّم على ما أتى به العلماء من الاصطلاحات، يعني: أن نفهم الاصطلاحات على ضوء

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في أول كتاب الإيمان (٨).

النصوص، فإذا صار الاصطلاح صحيحًا من جهة الدليل الشرعي رجعنا في فهم الدليل الشرعي للاصطلاح ففهمنا ذلك.

وهذا يتضح ببيان أركان الإسلام، فإنه لو تخلف ركنان من أركان الإسلام - تخلف الحج والصيام مثلاً - فإن أهل السنة والجماعة لم يتفقوا على أن من لم يأت بالحج والصيام فإنه ليس بمسلم، بل قالوا: هو مسلم؛ لأنه شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ولأنه أقام الصلاة، واختلفوا فيما عدا ذلك من الأركان فيما إذا تركها غير جاحد(1) لها مع أنه تخلف عنه ركن أو أكثر.

وهذا يعني أننا في فهم أركان الإسلام نجعل هذه الأركان تختلف في تعريف الركن عن فهم أركان الإيمان، فنقول في أركان الإسلام: يُكتفى في الإسلام بوجود الشهادتين والصلاة وفي غيرهما خلاف، وأما في أركان الإيمان فمن تخلف منه ركن من أركان الإيمان فإنه ليس بمؤمن، هذا من حيث التأصيل.

<sup>(</sup>۱) انظر الخلاف في تكفير تارك المباني الأربعة في: كتاب الإيمان لشيخ الإسلام ابن تيمية المالك (٦٠٩/٧ ـ ٦١١) من مجموع الفتاوي.

فإذًا نقول: يمكن أن يسمَّى العبد مسلمًا ولو تخلف عنه بعض أركان الإسلام، ولا يصح أن يسمى مؤمنًا إن تخلف عنه ركن من أركان الإيان.

إذا تقرر هذا فأركان الإيمان الستة هذه فيها قدر واجب لا يصح إسلامٌ بدونه، قدرٌ واجب على كل مكلف من لم يأت به فليس بمؤمن، وهناك قدرٌ زائد على هذا تبعٌ للعلم أو تبعٌ لما يصله من الدليل.

فما هو القدر المجزئ الذي من لم يأت به صار كافرًا؟

الركن الأول: هو الإيمان بالله.

#### وهو على ثلاثة أقسام:

- إيمان بربوبية الله عَلَىٰ بأنه واحد في ربوبيته لا شريك معه.
- إيمان بألوهية الله عَلَى بأنه واحد في إلهيته ؛ يعني: في استحقاقه للعبادة لا ندَّله.
- الإيمان بالأسماء والصفات وأنه الله واحد في أسمائه وصفاته لا مثيل له في السمائه وسفاته لا مثيل له في السمائه وسفاته لا مثيل له في السمائه وسفاته السميع المبيع ال

القدر المجرئ من الأول: أن يعتقد أن الله عَلَىٰ هـو رب هـذا الله عَلَىٰ هـو رب هـذا الوجود، يعني: أنه هو الخالق المدبر له، المتصرف فيه.

القدر المجزئ من الثاني: أن يعتقد أنه لا أحد غير الله يستحق العبادة أو شيئًا من أنواع العبادة، بل الذي يستحق ذلك هو الله وحده لا شريك له.

القدر الجزئ من الثالث: أن يؤمن بأن الله على له الأسماء الحسنى والصفات العلى، دون تمثيل لها بصفات المخلوقين، ودون تعطيل له عن أسمائه وصفاته بالكلية، أو جحد لشيء من أسمائه وصفاته بعد وضوح الحجة فيها له.

#### **الركن الثاني**: الإيمان بالملائكة.

والقدر المجزئ من الإيمان بالملائكة: أن يؤمن العبد بأن الملائكة خلق من خلق الله علي جعلهم موكلين بتصريف هذا العالم، يأمرهم فينفذون؛ كما قال على: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكُرِّمُونَ ﴾ الأنبياء: ٢٦]، وقال فينفذون؛ كما قال الله مَا أَمَرهُم ويَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ التحريم: ٦]. فمن أيقن أن هذا الجنس من خلق الله موجودٌ وآمن بذلك، وأن منهم من ينزل بالوحي إلى الرسل يبلغهم رسالات الله، فقد حقق هذا الركن من أركان الإيمان.

ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي، وهذا يختلف فيه الناس بحسب العلم، فيؤمن بكل ما جاء بالكتاب والسنة من أوصاف الملائكة ومن أحوالهم، وصفة خلقهم، ومقامهم عند ربهم، وأنواع أعمالهم وأنواع ما وكلوا به، فكل هذا من الإيمان التفصيلي، من علم شيئًا من النصوص في ذلك وجب عليه الإيمان به، لكن تحقيق الركن يكون بالقدر المجزئ.

الركن الشالث: أن يعتقد بأن الله على أنزل كتبًا على من شاء من رسله.

والقدر المجزئ من الإيمان بالكتب: أن يؤمن العبد أن الله الحق أنزل كتبًا مع رسله إلى خلقه، وجعل في هذه الكتب الهدى والنور والبينات وما به يصلح العباد، وأن منها القرآن الذي هو كلام الله حق أن وأن هذه الكتب التي أنزلت مع الرسل كلها حق ؛ لأنها من عند الله حق الله عنه الحق فهو حق، يوقن بذلك يقينًا عامًا.

ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي، فيوقن ويؤمن إيمانًا خاصًا بأن القرآن آخر هذه الكتب، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنه حجة الله على الناس إلى قيام الساعة، وأنه به نُسخت جميع الرسالات وجميع الكتب التي قبله، وأنه حجة الله الباقية على الناس، وأن هذا الكتاب مهيمن على جميع الكتب وما فيه مهيمن على جميع ما سبق ؟

كما قال عَلَىٰ في وصف كتابه: ﴿ وَمُهَيِّمِنَاعَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ١٤٨]، وأن ما فيه من الأخبار يجب تصديقها، وما فيه من الأحكام يجب امتثالها، وأن من حكم بغيره فقد حكم بهواه ولم يحكم بما أنزل الله.

ويؤمن بجميع الكتب السابقة: التوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم، وصحف موسى، ونحو ذلك، فيؤمن بأن الله رهج أنزل على موسى التوراة، وأنزل على عيسى الإنجيل، قد يقول قائل: أنا لا أعرف التوراة، أو لا أعرف الإنجيل، فإذا عُرِّف وجب عليه الإيمان، وهكذا في تفاصيل ذلك.

فمن علم شيئًا بدليله وجب عليه أن يؤمن به، لكن أول ما يدخل في الإسلام يجب عليه أن يؤمن بالقدر المجزئ، وهو الذي يصح معه إيمان المسلم.

#### الركن الرابع: الإيمان بالرسل.

والقدر المجزئ من الإيمان بالرسل: إذا آمن العبد بأن الله على أرسل رسلاً يدعون أقوامهم إلى التوحيد، وأنهم بلغوا ما أمروا به، وأيدهم الله على صدقهم، وأيدهم الله على صدقهم، وأنهم كانوا أتقياء بررة، بلغوا الأمانة وأدوا الرسالة، والإيمان بهم

متلازمٌ ؛ فمن كفر بواحدٍ منهم فقد كفر بالله على و بجميع الرسل عليهم الصلاة والسلام.

أما الإيمان التفصيلي بالرسل ففيه مقامات كثيرة، يتبع العلم التفصيلي بأحوال الرسل، وأسمائهم، وأحوالهم مع أقوامهم، وما دعوا إليه، وكتبهم، ونحو ذلك، وفيه أشياء مستحبة في تفاصيل.

الركن الضامس: الإيمان باليوم الآخر، يعني: الإيمان بيوم القيامة.

فلو سألت أحدًا قلت له: هل ثَمَّ يوم آخر يعود فيه الناس؟ قال: بلا شك هناك يوم القيامة يُبعث فيه الناس ويحاسبون، وفيه أهوال. وسكت، فيكون بهذا قد حقق الركن وهو الإيمان باليوم الآخر.

بعد ذلك الإيمان التفصيلي باليوم الآخر هذا يتبع العلم بما جاء في الكتاب والسنة من أحوال القبور، وأحوال ما يكون يوم القيامة، والإيمان بالحوض، والميزان، والصحف، والصراط، والإيمان بأحوال الناس في العرصات، وأحوال ما يكون بعد أن يجوز المؤمنون الصراط، ومن يدخل الجنة أولاً، وأحوال الناس في النار، ونحو ذلك.

هذه كلها أمور تفصيلية لا يجب الإيمان بها على كل أحد، إلا من علمها من النصوص فإنه يجب عليه الإيمان بما علم، لكن لو قال قائل: أنا لا أعلم هل ثم حوض أم لا؟ لا أدري هل ثم ميزان أم لا؟ ونحو ذلك، فإنه يُعرَّف بالنصوص، فإن عَرفَ فأنكر وكذَّب فيكون مُكذَّبًا بالقرآن وبالسنة؛ لأن هذا من العلم التفصيلي الذي يجب أن يؤمن به بعد إخباره بما جاء في النصوص من الأدلة عليه.

#### الركن السادس: الإيمان بالقدر خيره وشره.

والقَدْر المجزئ من الإيمان بالقدر: أن يؤمن العبد بأن كل شيء يحدث في هذا الملكوت قد سبق به قدر الله، وأن الله على عالم بهذه الأحوال وتفصيلاتها بخلقه قبل أن يخلقهم، وكتب ذلك، فإذا آمن أن

كل شيء قد سبق به قدر الله فيكون حقق هذا الركن، والإيمان الواجب بالقدر يكون على مرتبتين:

المرتبة الأولى: الإيمان بالقدر السابق لوقوع المقدر: وهذا يشمل درجتين:

الأولى: العلم السابق، فإن الله رها يعلم ما كان وما سيكون وما هو كائن وما لم يكن لو كان كيف يكون، علم الله السابق بكل شيء، بالكليات وبالجزئيات، بجلائل الأمور وتفصيلاتها، هذا العلم الأول لم يزل الله رها عالمًا به بجميع تفاصيله، علمه به أوَّل يعني ليس له بداية.

الثانية: أن يؤمن العبد أن الله كلّ كتب أحوال الخلق وتفصيلات ذلك قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وذلك عنده في كتاب جعله في اللوح المحفوظ.

المرتبة الثانية: أيضا تحوي درجتين، وهي تقارن وقوع المقدر:

الأولى: الإيمان بأن مشيئة الله كلى نافذة، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لا يكون، فليس ثمَّ شيء يحدث ويحصل في ملكوت الله كلى إلا وقد شاءه وأراده كونًا، فلا يمكن أن يعمل العبد شيئًا يكون مقدرًا من الله كلى إلا وهذا الشيء قد شاءه الله كلى.

الثانية: أن يؤمن بأنّ كُلَّ شيءٍ مخلوق؛ فالله ﷺ خالقه، مثل أعمال العباد وأحوالهم، والسماوات والأرض ومن فيهن.

إذًا هذا الإيمان الواجب يصح أن نقول أنه إيمان تفصيلي، وهو ينقسم إلى مرتبتين كما سبق.

وبهذا البيان تتضح أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وهذه الأركان بها يتفاضل الناس وتعظم درجاتهم ومراتبهم عند ربهم الله فكلما زاد علم العبد زاد إيمانه، وكلما زاد الفقه في الدين زاد اليقين، فإذا وفق الله عبده للعمل الصالح كانت له النجاة في الآخرة عند السؤال في القبر وما بعده، وطلب العلم من أعظم ما يُحض العبد عليه؛ لأن النجاة إنما هي بالعلم، وليس سواءً عالم وجهول.

١ـ باب معرفة الله ﷺ والإيمان به

١- عَنْ أَيِي هُرَيْرَةً قَال: قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ: قَال اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالى: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشِّرْكِ مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ مَعْ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» رواه مسلم (١).

#### الشرح:

الشيخ بَرِ الله على أصول الأحاديث ما يرجع إلى كل واحدة من أقسام الإيمان بالله ؛ لينبه على أصول الإيمان، فذكر حديث أبي هريرة الله أن النبي على قال: قال الله تَعَالى: «أَنَا أَغْنَى الشَّركَاءِ عَنْ الشَّرُكِ مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْركَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَركتُهُ وَشِرْكَهُ»، وهذا فيه فوائد في باب الإيمان:

الفائدة الأولى: توحيد الربوبية؛ فقوله: «أَنَا أَغْنَى الشُّركَاءِ عَنْ الشُّركَاءِ عَنْ الشُّركَاءِ عَنْ الشَّركِ»، ذلك لكمال ربوبيته ﷺ وانفراده بها، فلكونه الرب وحده فهو أغنى الشركاء عن الشرك، إذ الإشراك به ﷺ باطل؛ لأنه هو الرب وحده دون غيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥).

الفائدة الثانية: توحيد الألوهية، وهذا مأخوذ من قوله: «مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْرُكَ فِيهِ مَعِي عَيْرِي»، يعني أنّ الناس فيما يزاولونه في أمورهم إذا كانت لهم شركة ومشتركون في عمل أو مشتركون في بعض الناس، مثلاً: عبد مشترك، أو أجير مشترك، فإنّ العزيز منهم أو من كان أغنى منهم طلب التوحد بهذا الأجير، لكن من كان أقل غنى أو فقيرًا فإنّه يقبل أن يأتيه بعض الشيء، والله والله معض بوجه من الوجوه - تبارك ربّنا وتعالى - .

ولهذا لا يقبل الله على أن يتوجه إليه أحد، ويتوجه أيضًا إلى غيره من هذه الجهة، فمن آثار اسم الله «الغني» أنّ الله على لا يقبل من أحد إلا الإخلاص، لا يقبل عملاً عمله العامل لله ولغيره.

وأيضًا يمتنع المشرك؛ لأنّ الله على هو مالك الملك، وهو ذو الملكوت وذو القدرة التامة عليه، وهو الرب السيد المطاع في هذا الملك؛ لهذا قال على في بيان بطلان المشرك: ﴿ مَالَقَحَ ذَاللّهُ مِن وَلَبُومَمَا الملك ؛ لهذا قال على في بيان بطلان المشرك: ﴿ مَالَقَحُ ذَاللّهُ مِن وَلَبُومَمَا الملك ؛ لهذا قال على في بيان بطلان المشرك ؛ ﴿ مَالَقُحُ ذَاللّهُ مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله عني ؛ لو كان ثم أحد يستحق العبادة مع الله على في هذا الملكوت لفسدت السماوات والأرض ؛ لأنه يلزم من استحقاق العبادة أن يكون للمعبود

نصيب من الملك، أي يلزم من كونه استحق العبادة أن يكون له ربوبية، ولا يخفى أن الربوبية لأحد مع الله ﴿ فَيْكُ فِي هَذَا الْمُلْكُونَ مُتَنْعَةُ ، والمشركون أنفسهم يمتنعون من القول بذلك ؛ كما قال عَلَا: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ أَلِلَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وكما قال الله عَظِك: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُ مِمِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَرَهَ يَثُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر: ٣٨]، وكما قال عَلَى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَكَرَ وَمَن يُخْرِجُٱلْحَى مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ ٱفكَلَانَتُقُونَ ﴾ إيونس: ٣١، وغير ذلك من الأدلة التي تدل على بطلان الشرك؛ لأن الله على هو الواحد في الربوبية، فمن استحق شيئًا من العبادة فمعنى ذلك أن القائل بهذا يقول: إن له نصيبًا في هذا الملك، له نصيب من الربوبية. وهذا باطل لا قائل به، فبطلت النتيجة وهي أنه ثُمَّ أحد يستحق العبادة، والمستحق للعبادة وحده هو الله عَلَى فالرب ذو الربوبية ، وذو الألوهية على خلقه أجمعين تبارك وتعالى ؛ وذلك لكماله في ربوبيته وإلهيته وفي أسمائه وصفاته، وكماله في أمره، وكماله في حكمه، وفي قضائه وقدره.

والله عَلَى قال هنا في هذا الحديث القدسي: ( أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشُّرِكَاءِ عَنْ الشُّرِكَاءِ عَنْ الشُّرْكِ »، ورتب على ذلك قوله: ( مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي

غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ »، قوله: « مَنْ عَمِل عَمَلاً » هذا يشمل جميع الأعمال التي أُشرك فيها مع الله، فيدخل في ذلك:

- الأعمال البدنية.
- والأعمال القلبية.
- والأعمال المالية.

فالأعمال القلبية إذا كان فيها مع الله أحد بطلت ؛ لأنها عمل قلب دخل فيه غير الله على الله المحلق .

كذلك العبادات المالية؛ كالصدقة ونحو ذلك، أو المختلطة من مال وبدن كالحج، يعني: أنه عام في جميع الأعمال.

وقال الحافظ ابن رجب برالله العمل أن العمل لغير الله أقسام: فتارة يكون رياءً محضًا، بحيث لا يراد به سوى مرئيات المخلوقين لغرض دنيوي، وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء، فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه وحبوطه، وإن كان خاطرًا ثم دفعه فلا يضره بغير خلاف، وإن استرسل معه، فهل يُحبطُ به عمله أم لا يضره ذلك ويجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف، قد حكاه الإمام أحمد وابن جرير الطبري، ورجحا أن

عمله لا يبطل بذلك، وأنه يُجازى بنيته الأولى، وهو مروي عن الحسن البصري وغيره (١).

#### وخلاصة كلامه ﷺ أنَّ الرياء له أحوال:

الحالة الأولى: إما أن يخالط العبادة من أصلها، فيكون أنشأ العبادة لغير الله؛ كمن صلى لغير الله، فقام يتسنن بعد الصلاة وهو لا يريد بالسنة وجه الله عجل ولكن يريد أن يُري من حوله أنه يصلي النافلة، فهذا آثم ومأزور غير مأجور، وصلاته هذه باطلة، أو جاهد لغير الله، أو تصدق وقصده في الأصل أن يري الناس، أو تلا القرآن ولم يقصد به وجه الله، وإنما أراد به أن يسمعه الناس أو يروا ذلك، هذا كله باطل من أصله في العبادات البدنية أو المالية، وما كان منهما كالحج.

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع العلوم والحكم للحافظ ابن رجب (۱۱،۱۱)، وتيسير العزيز الحميد (ص۲٤٧، ۲٤٨).

هذا النحو، أو يقنت بالناس فأطال القنوت لأجل ذلك، أو أتى بأدعية لأجل الناس، فهذا هل يحبط عمله من أصله أم يحبط العمل الذي راءى به؟

الصواب: أنه يحبط العمل الذي راءى به، فالزيادة ـ مثلاً في القيام هذه باطلة يؤزر عليها، والزيادة في الركوع هذه باطلة ويأثم عليها، لأنَّ الله عَملاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَركْتُهُ وَشِرْكَهُ»، الله عَملاً أشرك فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَركْتُهُ وَشِرْكَهُ»، فالعمل منقسم، وهو أطال الركوع أو السجود ونحوه، فيكون هذا العمل الزائد باطلاً، كذلك في القنوت يكون دعاؤه ذلك باطلاً ويأثم عليه، ويكون مأزورًا غير مأجور، وهكذا. هذه الحالة الثانية وهي أن يكون العمل الذي خالطه الرياء طرأ على العبادة، وليست نيته من الأصل الرياء.

الحالة الثالثة: أنه يعرض له الرياء في صلاته، أو عبادته، أو عبادته، أو جهاده، فيدافعه ويجاهد نفسه، فكلما أتاه الشيطان ليحضر له في قلبه رؤية الناس أو التسميع يدافع ذلك، ويستعيذ بالله من الشيطان، ويقوم بالعبادة لله على فهذا له حكم من يجاهد نفسه، وله حكم المخلصين؛ لأنه لم يسترسل معه، إنما هو من كيد الشيطان، فدفعه وجاهده.

الحالة الرابعة: التي ذكر فيها الحافظ تَظُلُّكُ الخلاف عن الإمام أحمد وابن جرير، وهي أنه دخل في العبادة وبعد دخوله فيها مباشرة

عرض له الرياء، فاستمر معه إلى آخرها؛ كمن نوى أن يصلي الراتبة أو نوى أن يقل يال الله أو نوى أن يقرأ القرآن، فلما افتتح راءى إلى أن تمت العبادة، فهل يحبط عمله جميعًا، أم يؤجر على نيته؟ الجواب: أن في هذا خلافًا.

والصواب: أن الله عَلَى حَكَمٌ عَدْلٌ، لا يضيع عمل العامل، والنية عمل صالح، فمن نوى الخيريؤجر عليه، ويحبط العمل الذي خالطه الرياء، فيؤجر على النية الصالحة الأولى، ويحبط العمل ويأثم على الرياء. فإذًا المقام هذا مقام تفصيل في ذلك.

وجاء في كلام ابن رجب وتفاللك في تفصيل المسألة: «إن الرياء المحض لا يكاد يصدر عن مؤمن في فرض الصلاة والصيام» يعني: بفرض الصلاة ـ مع أن المنافقين يصلون ويراؤون الرياء المحض ـ يعني في المحافظة عليها، وفي الصيام يعني في المحافظة على الصيام، فالصلاة والصيام منقسمان ما بين ظاهر للناس وما بين خفي عنهم، فإن الرياء المحض في الصلاة والصيام لا يكون عند مؤمن ولأن المؤمن لابد أن يحافظ على الصلوات لله، أما المنافق فهو الذي يصلي إذا حضر مع الناس، لكنه إذا خلا بنفسه تركها ولأنه ما صلى إلا للناس، كذلك يصوم أمام الناس لكن إذا خلا بنفسه لم يرع لله والجهاد فهذه أعمال قد صلاح نيته، فأفسد صيامه. أما الصدقة والحج والجهاد فهذه أعمال قد يدخلها الرياء المحض، يعني: يكون أصل الصدقة من أولها إلى آخرها

نوى بها الرياء، كذلك الحج والجهاد يكون أصلهما جميعًا نوى به الرياء، هذا ممكن ؛ لأنه عمل ظاهر ليس ثم فيه عمل باطن، بخلاف الصلاة والصيام. هذا قصد الحافظ ابن رجب بما ذكر.

وفي قول الله على في هذا الحديث: « مَنْ عَمِلْ عَمَلاً أَشْرَكُ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ »، هنا الضمير في قوله: «تَركثُتُهُ يرجع إلى أي شيء؟ هل تركت العمل، أو تركت العامل؟ الجواب: الأرجح أن المراد تركت العامل، «وشركه» يعني: وشرك العامل، وهذا يفيد التحذير والوعيد لمن فعل ذلك؛ لأن الله على من فعل ذلك؛ لأن الله على من فعل ذلك.

فإذًا يستفاد من هذا الحديث أنه ليس المقام مقام بطلان للعمل الذي راءى به فقط، بل هو متوعد على الرياء، فهو راءى فيبطل عمله، وأيضًا هو مأزور وآثم؛ لأنه أشرك بالله كالله.

المقصود التنبيه على أن هذا الحديث يدل على نوعين من التوحيد، توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وبه يصلح الاستشهاد على تفسير الإيمان بأنه الإيمان بالله، يعني: بربوبيته وإلهيته.

ويستفاد من هذا الحديث أيضًا: أن الشركاء لا يُقصد بهم هنا الشركاء في العبادة ؛ إذ لا معبود بحق إلا هو الله و العبادة أو في غيرها من يستغني عن أن يكون له شريك في

صاحبه فالله على هو أغنى الشركاء عن الشرك، ومعلوم أنّ الكريم من الناس الأبيّ السيد السلطان القوي إذا علم أن فلانًا من الناس عبد له ولغيره، أبى إلا أن يكون له وحده، مثل ما قال على: ﴿ وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُولٍ هَلْ يَسَتَوْيَانِ ﴾ [الزمر: ٢٩]، فالعبد إذا اشترك فيه أكثر من واحد يصير فيه تضاد، فيريد واحدًا لواحد.

فالله و الشركة فالله و الشركة عن الشركة عن الشركة فالله و الشركة في الشركة فالله و الشركة في حال البشر يستغنون عن الشركة ويريدون أن يستغنوا عنها الشركاء في حال البشر يستغنون عن الشركة ويريدون أن يستغنوا عنها ولا يقبلوا إن كان لهم عبد أن يتوجه للجميع ويكون مواليًا للجميع، فالله و الشركاء عن الشرك؛ كما كان اعتقاد أهل الجاهلية بأن فالله مختلفة ، إله منها يقبل ، والآخر يستغني ، فجعلوا - مثلاً - لأهل مكة إلهًا - صنمًا يعبد من دون الله - ليس هو لأهل الطائف وليس هو لأهل المدينة ، فكل إله له أصحابه الذين يعبدونه ويتوجهون إليه.

#### [ إِنَّ اللَّهَ عَلَى لا يَنَامُ ]

٢ - عَنْ أَبِي مُوسَى قَال قَامَ فِينَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَخَمْسِ كَلِمَاتٍ فَقَال: «إِنَّ اللهَ طَكْلُ لا يَنَامُ وَلا يَنْبَغِي لهُ أَنْ يَنَامَ يَخْفِضُ كَلِمَاتٍ فَقَال: «إِنَّ اللهَ طَكُلُ لا يَنَامُ وَلا يَنْبَغِي لهُ أَنْ يَنَامَ يَخْفِضُ القِسْطَ وَيَرْفَعُهُ يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَيْلِ قَبْل عَمَلِ النَّهَارِ وَعَمَلُ القِسْطَ وَيَرْفَعُهُ يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَيْلِ وَجَابُهُ النُّورُ لوْ كَشَفَهُ لاَّحْرَقَتْ سُبُحَاتُ النَّهَارِ قَبْل عَمَلِ اللَيْلِ، حِجَابُهُ النُّورُ لوْ كَشَفَهُ لاَّحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجُهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلقِهِ» رواه مسلم (١).

#### الشرح:

هذا الحديث شروع من الشيخ بَحَالِنكُهُ في بيان الصفات، وذِكْرُ أحاديث الصفات داخل في الإيمان بالله؛ لأن الإيمان بالله هو: إيمان بالله بالربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات؛ فكل حديث فيه ذكر أسماء وصفات للحق فهو يُساق في باب الإيمان بالله، وهذا يدل على أن أحاديث الصفات هي أحاديث الإيمان بالله وهذا يكون بمعرفة الحق مُنكُلُ والعلم بأسمائه وصفاته، فإيماننا بالحق مُنكُ إيمان عن علم بأسمائه وصفاته، ونعوت جلاله، وكريم أفعاله مُنكُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٩).

وقوله هنا: «إِنَّ اللهَ لا يَنَامُ وَلا يَنْبَغِي لهُ أَنْ يَنَامُ»، لا يَنَامُ لكمال قيوميته وكمال حياته عَلَي اللهَ على قيوميته وكمال حياته عَلَي اللهُ على قاعدة: أن النفى المحض لا يثبت كمالاً (١).

فإذا جاء نفي في الكتاب والسنة فهو إنما يُقصد به إثبات كمال الضد، فضد النوم: الحياة والقيومية ؛ لهذا نقول: «إِنَّ اللهَ لا يَنَامُ» فيها إثبات كمال حياة الله عَلَى وكمال قيوميته.

وانظر: المصواعق المرسلة لابسن القميم كاللَّكَ (١٠٢٣/٣)، وبدائع الفوائد (١٦٩/١).

ولهذا في آية الكرسي قال ﷺ: ﴿ اللَّهُ لاۤ إِلَهُ إِلَّا هُوَالْحَى الْقَيُومُ ۖ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، فلكمال حياته ﷺ ولكمال قيوميته ﷺ ﴿ لاَ يَشْغُلهُ تَأْخُذُهُ رُسِنَةً ﴾ غفلة ولا فتور ولا إعراض ﴿ وَلا نَوْمٌ ﴾ أي: لا يشغله ﷺ عن قيوميته شأن عن شأن.

قوله: «لو كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلقِهِ» هذا متعلقٌ بكل شيء.

فقوله: «مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلقِهِ» يعني: كل شيء، وبصره وسِع المخلوقات جميعًا، بمعنى: أحرق كل شيء ـ تبارك ربنا وتعالى وتقدّس ـ.

34

#### [ إثبات أن لله ﴿ يَكُ عِينًا]

٣ - وعن أبي هريرة هه مرفوعًا: «يَمِينُ اللهِ مَلأَى لا تَغيضُهَا نَفَقَةٌ سَحَّاءُ الليلَ وَالنَّهَارَ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُنْدُ خَلقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فَإِنَّهُ لَمْ يَغِضْ مَا فِي يَمِينِهِ وَالقِسْطُ بِيَادِهِ الأُخْرَى يَرْفَعُ وَيَخْفِضُ» أخرجاه (١).

#### الشرح:

قوله: «لا تَغِيضُهَا نَفَقَةً» يعني لا تنقصها نفقة.

هذا الحديث فيه إثبات صفة اليد لله عَلَى ؛ بل إثبات صفة اليدين للحق تبارك وتعالى، والحق عَلَى نُشبت له اليدين ؛ كما قال الله عَلَى: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُومَلَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاكُ ﴾ المائدة: ٦٤]، وقال عَلَى : ﴿ مَامَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتُ خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ إص: ٧٥]، وقال الله عَلَى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوَا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتُ

<sup>(</sup>۱) حديث أبي هريرة ﴿ ورد بألفاظ متقاربة ، رواه البخاري (٤٦٨٤ ، ٧٤١١) بلفظ: ﴿ يَدُ اللهِ مَــلاًى »، وفيه: ﴿ وَيَيَــدِهِ الميــزانُ ، يَخفِــضُ ويَرفَــعُ »، ورواه مــسلم (٩٩٣) ﴾ بلفظ: ﴿ وَيَيَدِهِ الْأَخْرَى القَبْضُ »، وكلاهما ليس فيه ﴿ الْقِسْطَ ».

وروى نحوه ابن ماجه (١٩٧) من حديث أبي هريرة ، وفيه: « وَيَيلوهِ الْلُخْرَى الْمِيزَانُ يَرْفَعُ الْقِسْطَ وَيَخْفِضُ ».

أَيْدِينَا أَنْعَكُمَا فَهُم لَهُ اللَّهِ فَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهذا من الإيمان بالله على ما يليق بدلك على ما يليق بعلاله وعظمته: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى اللهِ وَمُو السَّمِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ السُورى: ١١١.

وفي الحديث أن الله على وصف إحدى يديه باليمين، وقال في الثانية: « وَالقِسْطُ بِيَدِهِ الْأَخْرَى يَرْفَعُ وَيَخْفِضُ »، وجاء في حديث آخر: « إِنَّ الْمُقْسِطِينَ عند الله على مَنَايِرَ من نُورِ عن يَمينِ الرَّحْمنِ وكلْتَا يَدَيْهِ يَمِينَ - الَّذِينَ يَعْلِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وأَهْلِيهمْ وَمَا وَلُوا » (١) فهل يقال: إن للرحمن عَنْ يَمينًا وشمالاً؟ هذا فيه بحث...

قوله: « وكلتًا يَدَيْهِ يَمِينٌ » قال العلماء: معناه أن يدي الرحمن وله: « وكلتًا يَدَيْهِ يَمِينٌ » قال العلماء: معناه أن يدي الرحمن والله كلتيها يمين، يعني في الخير والإنفاق؛ ولأن العرب تجعل الشرف لليمنى على اليد الأخرى، وأن اليد الأخرى في الإنسان - يعنى اليسرى - أقل وأوضع من اليد اليمنى، فاليد اليمنى هي الشريفة والثانية ليست كذلك.

فقول النبي على: «وكلُّنَا يَدَيْهِ يَمِينٌ» يعني: أن يدي الرحمن عَلَا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٢٧) من حديث عبد الله بن عمرو المنافقة.

في الشرف والصفة سواء؛ ليس ثم فضل ليد على أخرى.

هذه الأخرى هل يقال: إنها الشمال؟ جاء ذلك في حديث في صحيح مسلم (١)، والحديث في إسناده مقال، وساقه مسلم والحديث في الشواهد، ولذلك أعله طائفة من أهل العلم في ذكر التنصيص على ذكر الشمال، وقالوا: إن ذكر الشمال فيه ليس محفوظًا، وأن الصواب فيه حديث: « وَالقِسْطُ بِيَدِهِ الْأُخْرَى » وليس «بشمالِه».

وهذا ظاهر من حيث الإسناد؛ فإن مسلمًا برالله ساقه في الشواهد، ومعلوم أن سياق الحديث في الشواهد لا يعني تصحيح كل كلمة فيه؛ ولهذا ذهب كثير من أهل العلم إلى عدم إثبات كلمة «الشمال» في صفة اليد لله والله وقال طائفة من المحققين من أهل العلم: تثبت اليمين والشمال، والشمال شريفة وهي كاليمين، ووصفها بأنها شمال ليس نقصًا لها؛ ولكن هي يمين وشمال مثل ما جاء في الحديث الذي في مسلم، وما دام أن مسلمًا رواه فقد صححه، ومال إلى هذا:

الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب في آخر كتابه «التوحيد»، فإنه ذكر في المسائل في آخر الكتاب، فقال (١): «السادسة: التصريح بتسميتها الشمال». وهذا يقول به طائفة من أهل العلم المحققين في هذا.

والمسألة تحتاج إلى مزيد نظر، والحديث - كما سبق بيانه - في إسناده مقال، ويكون ذكر الشمال فيه شاذًا، وقد نص على ذلك بعض أئمة الحديث كالبيهقي وغيره (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير العزيز الحميد (ص٦٦٥) باب ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ وَاللَّهُ حَقَّ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَا

<sup>(</sup>۲) انظر: الأسماء والـصفات للبيهقـي (۱۳۹/۲)، والـضعفاء للعقيلـي (۱۵۳/۳)، ومجموع الفتاوى (۱۷/۱۷ ـ ۹۳).

# [علم الله ﷺ]

٤ - وعَنْ أَيِي ذَرِّ ﴿ قَالَ رَأَى رَسُولَ اللهِ ﷺ شَاتَيْنِ تَنْتَطِحَانِ فَقَالَ : ﴿ أَتَدْرِي فِيمَ تَنْتَطِحَانِ يَا أَبَا ذَرِّ؟ ﴿ قَلْتُ : لا. قَالَ «وَلَكِنَّ فَقَالَ : ﴿ أَتَدْرِي فِيمَ تَنْتَطِحَانِ يَا أَبَا ذَرِّ؟ ﴿ قَلْتُ : لا. قَالَ «وَلَكِنَّ اللهَ يَدْرِي وَسَيَحْكُمُ بَيْنَهُمَا ﴾ رواه أحمد (١).

## الشرح:

هذا في تتمة الكلام على الإيمان بالله رحمان والإيمان بالله الحجان المالة الحديث ذكر بالربوبية، والألوهية، والأسماء والبصفات، وفي هذا الحديث ذكر لبعض الصفات.

قال هنا: «وَلكِنَّ اللهُ يَدْرِي»، ودراية الله عَلَى بالذي فيه ينتطح الكبشان أو العنزان، يعني: عِلمه عَلَى بذلك، ومعلوم أنَّ باب الإخبار

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند (١٦٢/٥) ولفظه: «وسيقضي بيتهما»، وأبو داود الطيالسي في مسنده (١/٥١)، والطبري في تفسيره (١٨٩/٧)، من حديث أبي ذر .

قال الهيشمي في مجمع الزوائد (٣٥٢/١٠): «وفيه راو لم يُسم»، وأشار الدارقطني في العلل (٢٧٢/٦) إلى عدم ثبوته، لكن جاء ما يدل على بعض معناه عند مسلم وغيره (٢٥٨٢) من حديث أبي هريرة ﷺ، وفيه: «قَالَ: لَتُؤدُّنَّ الْحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُقَادَ لِلشَّاةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ».

فهناك صفات لها جنس...، فالعلمُ جنسٌ تحته صفات، فجنس ما هو ثابت يجوز إطلاقه على الله على الله المالة على الله المالة الخبر.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَاللَّكَ في مجموع الفتاوى (٦/ ١٤٢): «ويُفرَق بين دعائه والإخبار عنه، فلا يُدعى إلا بالأسماء الحسنى، وأما الإخبار عنه فلا يكون باسم سيئ لكن قد يكون باسم حسن أو باسم ليس بسيئ وإن لم يُحْكَم بحسنه، مثل: اسم شيء، وذات، وموجود إذا أريد به الثابت».اهـ

وقال ابن القيم ﷺ في بدائع الفوائد (١٦٩/١): «ويجب أن تُعْلَم هذا أمورٌ: أحدها: أن ما يدخل في باب الإخبار عنه تعالى أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته ؛ كالشيء، والموجود، والقائم بنفسه، فإنه يخبر به عنه ولا يدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا».اهـ وانظر: مدارج السالكين (٤١٥/٣).

## 

٥ - وعن أبي هريرة ﴿ أَن رسول الله ﴿ قرأ هذه الآية : ﴿ إِنَّاللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا الْأَمَننَتِ إِلَى آهَلِهَا ﴾ إلى قول ـ • : ﴿ إِنَّاللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ النساء : ١٥٨، ويضع إبهاميه على أذنيه والتي تليها على عينيه. رواه أبو داود وابن حبان وابن أبي حاتم (١٠).

#### الشرح:

هذا الحديث مشهور من جهة دلالته على الصفة بالإشارة، وإثبات الصفة بالإشارة كان يفعله بعض السلف، فيشير إلى الأصابع بأصابعه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٢٨)، وابن حبان في صحيحه (٤٩٨/١)، والحاكم في المستدرك (٢٥/١) وقال: «هذا حديث صحيح ولم يخرجاه، وقد احتج مسلم بحرملة بن عمران وأبي يونس، والباقون متفق عليهم، ولهذا الحديث شاهد على شرط مسلم»، ثم أورد حديث جابر الله تعالى الله تعالى ليس بأعور».

كما أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٨٧/٣)، وقال ابن بطة في الإبانة (١١٧/٣): «صحيح ورجال أبي داود ثقات رجال مسلم»، وقال اللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٢٠/٣): «وهو إسناد صحيح على شرط مسلم يلزمه إخراجه».

ويشير إلى اليد بيده، ويشير إلى السمع والبصر بهما؛ كما فعل هنا أبو هريرة هيه، قال: ﴿ إِنَّاللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ ووضع إبهاميه على أذنيه والتي تليها على عينيه، وهذا عند أهل العلم معناه (١) إثبات الصفة بمعناها المتعارف عليه عند المُخَاطَب.

ومعلوم أن المسلم يُثبت الصفة مع قطع المماثلة على قاعدة ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى مَنْ المسلم يُثبت الصفة مع قطع المماثلة على قاعدة ﴿ لَيْسَ عَينه أو أَشَار إلى عينه أو أشار إلى سمعه فإنه لا يعني بذلك المماثلة ، وإنما يعني بها أنَّ العين هي ما تعلم أنها عين ، والله عَنْ لَهُ لَهُ عَين اللهُ الله عنه الأعين ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَا تعلم أنها عين ، والله عَنْ لَهُ لَهُ عين اللهُ الله عين الله عنه الأعين ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَا تعلم أنها عين ، والله عين الله عين اله عين الله عين اله عين الله عين ا

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم مَعْ الله في الصواعق المرسلة (۲۹۹، ۳۹۷): «وضع إبهامه على أذنه والتي تليها على عينه رفعًا لتوهم متوهم أن المراد بالسمع والبصر غير الصفتين المعلومتين، وأمثال هذا كثير في القرآن والسنة ؛ كما في الحديث الصحيح أنه على قال: (يقبض الله سماواته بيده والأرض باليد الأخرى)، ثم جعل رسول الله على يقبض يده ويبسطها تحقيقًا لإثبات اليد وإثبات صفة القبض، ومن هذا إشارته بأصبعه إلى السماء حين استشهد ربه تبارك وتعالى على الصحابة أنه قد بلغهم، تحقيقًا لإثبات صفة العلو، وأن الرب الذي استشهده فوق العالم مستو على عرشه، فهذه أمثلة يسيرة ذكرناها ليعرف الفَهمُ المنصفُ القاصدُ للهدى والنجاة منها ما يقبل التأويل وما لا يقبله، ولا عبرة بغيره، والله المستعان»ا.هو وانظر العقيدة الأصفهانية لشيخ الإسلام ابن تيمية مَعْ الله الله المستعان»ا.ها

شَيَ مُ وَهُو اَلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾، وكذلك له سمع ليس كمثل سمع المخلوق.

فإذًا الإشارة معناها: إثبات معنى الصفة بما يعهده المُخاطَب من معناها، فيشير لأجل تحقيق ذلك.

وبعض أهل العلم قال: الإشارة لأجل إثبات الحقيقة. وهذا ليس بجيد؛ لأنه يقتضي أن تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز موجود عند الصحابة وهذا ليس بصحيح، فإن الكلام عند الصحابة حقيقة كله؛ لأن الكلام العربي حقيقة وظاهر، والمجاز المدَّعى نوع من الحقيقة التركيبية والظاهر التركيبية والظاهر التركيبي.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية المخالفة في مجموع الفتاوى (۲۰/۲۰) دوأما حجته الثانية فقوله: كيف وإن أهل الأعصار لم تزل تتناقل في أقوالها وكتبها عن أهل الوضع تسمية هذا حقيقة وهذا مجاز، فيقال: هذا مما يُعلم بطلانه قطعًا، فلم ينقل أحد قط عن أهل الوضع أنهم قالوا هذا حقيقة وهذا مجاز، وهذا معلوم بالاضطرار أن هذا لم يقع من أهل الوضع، ولا نقله عنهم أحد ممن نقل لغتهم، بل ولا ذكر هذا أحد عن الصحابة الذين فسروا القران وبينوا معانيه، وما يدل في كل موضع، فليس منهم أحد قال: هذا اللفظ حقيقة وهذا مجاز، ولا ما يشبه ذلك، لا ابن مسعود وأصحابه، ولا ابن عباس وأصحابه، ولا زيد بن ثابت وأصحابه، ولا من بعدهم، ولا مجاهد، ولا سعيد بن جبير، ولا عكرمة، ولا الضحاك، ولا طاوس، ولا السدى، ولا قتادة، ولا غير هؤلاء، ولا أحد من أئمة الفقه كالأثمة، الأربعة وغيرهم، ولا الثوري، ولا الأوزاعي، ولا الليث بن سعد ولا غيره،

فالمقصود هنا أن قول البعض: (لبيان الحقيقة). إذا كان المراد حقيقة المعنى، فلا بأس. وإذا ظُنَّ أن الحقيقة هنا يعني: الحقيقة المقابلة للمجاز، فهذا غلط ولا يصح أن ينسب إلى الصحابة؛ لأنه لا تقسيم للكلام عندهم إلى حقيقة ومجاز.

إذا تبين هذا فلا يناسب عند الناس وعند العوام أن يُسار بالأصابع، أو يُشار باليد، أو يشار إلى العين أو نحو ذلك؛ لأن العامة قد تفهم من هذا التمثيل والتشبيه؛ ولهذا أنكروا على كثيرين ممن قال: إن الله يقبض السماوات بيده، ولو أشار لا إراديًا، ينكر عليه العامة لعدم قبولهم مثل هذا، وهذا أوجه من الإشارة؛ لأن الزمن مختلف.

وإنما وُجد في كلام أحمد بن حنبل لكن بمعنى آخر؛ كما أنه وجد في كلام أبى عبيدة معمر بن المثنى بمعنى آخر، ولم يوجد أيضًا تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز في كلام أئمة النحو واللغة كأبي عمرو بن العلاء، وأبي عمرو الشيباني، وأبي زيد، والأصمعي، والخليل، وسيبويه، والكسائي، والفراء، ولا يعلمه أحد من هؤلاء عن العرب، وهذا يعلمه بالاضطرار من طلب علم ذلك» ا.ه

# [ مفاتيح الغيب خمس لا يعلمها إلا الله على ]

آ ـ وعَنْ ابنِ عُمَرَ طَحْفَظُ أَنّ رَسُولَ اللهِ عَلَمْ قَالَ: «مَفَاتِيحُ الغَيْبِ خَمْسٌ لا يَعْلَمُهَا إلا اللهُ، لا يَعْلَمُ مَا في غَدِ إلا اللهُ، ولا يعْلَمُ مَا قي غَدِ إلا اللهُ، ولا يعْلَمُ مَا تغيضُ الأرْحَامُ إلا اللهُ، ولا يعْلَمُ مَتَى يَأْتِي المَطَرُ أَحَدٌ إلا اللهُ، ولا تَدْرِي نَفْسٌ بأي أَرْضِ تَمُوتُ إلا الله، ولا يعْلَمُ مَتَى قُدومُ السَاعَةُ إلا اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» الحَدِيثُ رَوَاهُ البُحَارِيُّ وَمُسْلِمٌ ().

#### الشرح:

هذا في اختصاص علم الغيب بالله ﷺ، والغيب نوعان:

النوع الأول: غيب وقع وانقضى فغاب عن بعض، وهذا ليس مما
يختص الله ﷺ به.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۳۷۹، ۲۹۷۹) من حديث ابن عمر و و و و مسلم (۹، ۱۰) نحوه مطولاً، من حديث أبي هريرة الله و فيه قصة جبريل المنظم لما أتى النبي الله فشأله متى تقوم الساعة.

النوع الثاني: وهو الغيب الذي سيأتي، الذي لم يقع بعد، فهذا مما يختص الله كال به.

وعلم ما في الأرحام المختص به الله على يشمل كل ما في الأرحام من جنين وحالته، وحال الرحم، وغيض الرحم وازدياده، وإتيان الغذاء والدم وقلة ذلك، وترقي الجنين في خلقه، يعني على هذه التفاصيل التي لا يعلمها إلا الله على فإن الإنسان مهما وصل علمه فإنه لا يستطيع أن يعلم ذلك على وجه التفصيل في كل ما يحصل.

ولهذا كلمة ﴿ مَا ﴾ في قوله: ﴿ وَيَعَلَمُ مَا فِي اللَّهُ مِاللَّهُ اللَّهُ وَعَلَمُ مَا فِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وأما معرفة هل الجنين الذي في الرحم ذكر أو أنشى؟ فهذا يختص بالله هي فيما قبل نفخ الروح، وأما ما بعد نفخ الروح فإنه يخرج عن العلم المختص بالله هي لا نه قد ثبت في صحيح مسلم: أن النبي التقال قال: «إِنَّ أَحَدَكُم يُجْمع خَلْقُهُ فِي بَطْن أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ الله مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَلِي تَعْمَالُ لَهُ وَرُزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدً فَمَا الرِّزْقُ فَمَا وَلِي اللهُ عَلَلُهُ عَلَى اللهُ عَمَلَهُ وَرُزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدً فَمَا الرِّزْقُ فَمَا الرِّرْقُ فَمَا الرِّزْقُ فَمَا الرَّرْقُ فَمَا الرَّرْقُ فَمَا الرَّرْقُ فَمَا الرَّرْقُ اللهُ بعد مضي هذه المدة الأَجَلُ فَيُكْتَبُ كَذَلِكَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ (١) فيعلم الملك بعد مضي هذه المدة هل هو ذكر أو أنثى؟

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣١٨، ٢٥٩٥)، ومسلم (٢٦٤٦) من حديث أنس بن مالك 🚓.

قال طائفة من العلماء: كان بعض الناس إذا رأى بطن المرأة يعلم ما فيها هل هو ذكر أم أنثى؟ إما بكشف، يعني: كشف من باب الكرامات، أو بدلائل يستدل بها إما بشكل البطن أو الحركة أو غير ذلك.

المقصود: أن ﴿ مَافِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ عامة في التفاصيل ومسألة هل ما فيه ذكر أم أنثى هذه خاصة ، وليست هي كل ما يدل عليه اختصاص الله علمه بما في الأرحام ، ومعناها وضابطُها ما سبق.

# [ إثبات صفة الفرح لله على ا

٧ ـ وَعَنْ أَنسَ مِنْ مَالِكَ وَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «للهُ أَشَدُ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْدَهُ حِينَ يَتُوبِ إليْهِ مِنْ أَحَدِكُم كَانَ عَلى رَاحِلَتِه بِأَرْضِ فَلاةٍ فَانْفَلَتَت مِنْه وَعَلَيْهَا طَعَامُه وَشَرَابُه فَأَيسَ مِنْهَا فَاتَى شَجَرَةً فَأَضْطَجَعَ فِي ظِلِّها وَقَد أَيسَ مِنْ رَاحِلَتِه فَبَيْنَمَا هُو كَذَلِكَ إِذْ هُو يَهَا قَائِمَة عِنْدَهُ فَأَخَذَ بِخِطَامِهَا فَقَالَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَح: اللَّهُمَ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبِكَ، أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَح، اللَّهُمَ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبِكَ، أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَح، أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبِكَ، أَخْطَأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَح، أَخْرَجَاه ('').

## الشرح:

هذا الحديث فيه فوائد كثيرة نذكر منها فائدتين:

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم مَنْ اللّه في إعلام الموقعين (۵۲/۳): «ولهذا لا يكفر من جرى على لسانه لفظ الكفر سبقًا من غير قصد؛ لفرح أو دهش وغير ذلك؛ كما في حديث الفرح الإلهي بتوبة العبد، وضرب مثل ذلك بمن فقد راحلته عليها طعامه وشرابه في الأرض المهلكة فأيس منها ثم وجدها، فقال: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح، ولم يؤاخذ بذلك، وكذلك إذا أخطأ من شدة الغضب لم يؤاخذ بذلك» اله

٨ - وَعَنْ أَبِي مُوسَى هُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَهارِ ليَتُوبَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَهارِ ليَتُوبَ مُسيءُ النَّهَارِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَهارِ ليَتُوبَ مَسيءُ الليلِ حَتَّى تَطْلعَ الشَمْسُ مِنْ مَغْرِبهَا» رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

## الشرح:

من المعلوم أَنَّ أولَ أركان الإيمان: الإيمان بالله، وأنه ينقسم إلى:

- الإيمان بربوبيته ﷺ.
  - الإيمان بإلهيته.
- الإيمان بأسمائه وصفاته.

وهذا الحديث من النوع الثالث وهو الإيمان بالأسماء والصفات، وذلك أن فيه إثبات عدد من الصفات، وأظهرها في الحديث صفة اليد لله عجلًا.

فقوله على: «إِنَّ اللهَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالليلِ ليَتُوبَ مُسيءُ النَّهَارِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالليلِ ليَتُوبَ مُسيءُ النَّهارِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَهارِ ليَتُوبَ مَسيءُ الليلِ حَتَّى تَطْلعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبها الله على يَدَهُ بِالنَهارِ ليَتُوبَ مَسيءُ الليلِ حَتَّى تَطْلعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبها الله على

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٥٩).

إثبات صفة اليد للرحمن على ووجه الدلالة أنه أضاف اليد إلى ذاته العلية ، حيث قال: «يَبْسُطُ يَدَهُ»، ومن المتقرر عند أهل العلم أن الإضافة إلى الله على نوعان (١):

النوع الأول: إضافة المخلوق إلى خالقه؛ كإضافة الروح إلى الله على في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَّهَ أَمُهُ وَنَفَخَتُ فِيهِ مِنزُوجِي ﴾ الحجر: ٢٩]، وكقوله على: ﴿ فَاقَةَ أَلَهُ وَسُقِينَهَا ﴾ الشمس: ١٣]، ونحو ذلك كقول الله عَلَى:

وانظر: فتح الباري (٢٤٤/١٣)، والروح لابن القيم (١٥٤/١)، وشرح قصيدة ابن القيم لأحمد بن عيسى (٣١٧/١)، فصلٌ في التفريق بين ما يضاف إلى الرب تعالى من الأوصاف والأعيان.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية مَعَاللَكُهُ في الجواب السصحيح (١٥٥/٢): «فصل: والمضاف إلى الله نوعان، فإن المضاف إما أن يكون صفة لا تقوم بنفسها؛ كالعلم والقدرة والمخاف إلى الله نوعان، فإن المضاف إما أن يكون عينًا قائمة بنفسها، فالأول إضافة صفة؛ كقوله على : ﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ مِثْنَى عِمِنْ عِلْمِهِ عَنْ عِلْمِهِ عَنْ عَلِمِهِ عَنْ عِلْمِهِ عَنْ عَلَيْهِ عَلَى الله به من الصفات التي اقتضت إضافته إلى الله» ا.هـ

# ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي آَسْرَى بِعَبْدِهِ - لَيَلًا مِّن ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾

الإسراء: ١١، فإضافة الروح والناقة والعبد إلى الله عَلَى إضافة مخلوق إلى خالقه، وهذه الإضافة تقتضي التشريف؛ لأنّ تخصيص بعض المخلوقات بإضافته إلى الرب عَلَى معناه: أن هذه المخلوقات لها شأن خاص وذلك تشريف لها.

والنوع الثاني: إضافة الصفة إلى متصف بها وهو الله كانى، وهذا ينضبط بكل ما لا يقوم بنفسه من الأشياء، سواء كانت من الأعيان، أو من المعاني، فمن الأعيان: اليد فإنها لا تقوم بنفسها، والوجه فإنه لا يقوم بنفسه، يعني: لا يوجد وجه بلا ذات، ولا توجد يد بلا ذات، إلى آخر أنواع ذلك، ومن المعاني: الغضب، والرضى، والرحمة، وأشباه ذلك.

فإذًا هذا الحديث جارٍ مع القاعدة ، فقوله ﷺ: « إِنَّ اللهَ يَبْسُطُ يَدَهُ ، فيه إضافة صفة إلى متصف بها ، فهذا يمنع أن تكون اليد مؤولة بمعنى النعمة ، أو بمعنى القدرة ، وأشباه ذلك.

فإنّ اليد في اللغة قد تأتي بمعنى النعمة (١)، لكن لا تضاف؛ كقول العرب لفلان: على يد، يعني: نعمة، لكن لا تقول العرب إذا أرادت النعمة: يد فلان على، إنما تقول: لفلان على يدّ، بقطع الإضافة.

حتى هذا الإطلاق من العرب لأجل أن وسيلة إيصال النعمة إلى المنعم عليه بواسطة اليد، فربما دخل من إطلاق الشيء وإرادة لازمه.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَالْكُهُ في بيان تلبيس الجهمية (۲/۱): «واليد المطلقة في لغة العرب وفي معارفهم وعاداتهم المراد بها إثبات صفة ذاتية للموصوف لها خصائص فيما يقصد به، وهي حقيقة في ذلك ...»ا.هـ. وانظر: مجموع الفتاوي (٣٦٥/٦).

## [ إثبات صفة الرحمة لله ﷺ ]

٩ ـ ولهما عن عمر ﴿ قَالَ: ﴿ قُدِمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ بِسَبْي، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْيِ تَبْتَغِي إِذَا وَجَدَتْ صَبَيًّا فِي السَّبْيِ أَخَذَتْهُ، فَإَلْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ: أَتَرَوْنَ هَذِهِ فَأَلْصَقَتْهُ يَبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: أَتَرَوْنَ هَذِهِ الْمَرْأَةَ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ؟ قُلْنَا: لا وَاللهِ، وَهِي تَقْدِرُ عَلَى الْمَرْأَةَ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ؟ قُلْنَا: لا وَاللهِ، وَهِي تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لا تَطْرَحَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : الله عَزَّ وَجَلَّ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ الْمَرْأَةِ بِولَدِهَا» (١).

## الشرح:

هذا الحديث فيه إثبات صفة الرحمة لله كان ، وفيه امتناع تأويل صفة الرحمة بإرادة الإنعام أو الإحسان ؛ لأنه كان ضرب مثلاً لرحمة الله كان وله المثل الأعلى عبرحمة هذه المرأة بولدها ، فعلمنا أن المراد هنا الرحمة المعروفة المعهودة عند الناس ، التي يجدها كل إنسان يعرف معنى الرحمة في نفسه ، والكلمات إنما هي للتعبير عن الأشياء والرحمة معلومة يعلمها المرء من نفسه ؛ لأنها فيه غريزة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٩٩٩)، ومسلم (٢٧٥٤)، واللفظ له.

لهذا قوله: « اللهُ عَزَّ وَجَلَّ أَرْحَمُ يِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ الْمَرْأَةِ يِولَـدِهَا » يدل على إثبات صفة الرحمة، وعلى أنها صفة لله على ما يليق به يدل على أنه على ما يليق به على أنه يمتنع تفسير هذه الرحمة بإرادة الإنعام؛ لأن السياق يمنع ذلك.

# [ سعة رحمة الله على ]

## الشرح:

هذا الحديث فيه صفة الرحمة لله على وفيه بحث من جهة هذا الكتاب الذي هو فوق العرش «لَمَّا قَضَى اللَّهُ الْخُلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي»، وفي بعض الألفاظ: «وَهُوَ وَضْعٌ عِنْدَهُ عَلَى الْعَرْشِ» (٢)، فهذا الكتاب الذي فيه هذه الكلمة «إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي» هل هو كتاب سن اللوح المحفوظ، فيكون في اللوح المحفوظ ذكر صفات الرب على أو هو كتاب مستقل جعله الله فوق عرشه ليبين عظم سبق رحمته لغضبه ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١٩٤)، ومسلم (٢٧٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤٠٤) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ (٢)

وهذا يدل على أن الرحمة: صفة ذاتية، وأن الغضب: صفة اختيارية.

فالرحمة ملازمة للرحمن على المعنوب فهو المعنوب المعنوب المعنوب المعنوب عنه الرحمة الما الغضب فهو صفة اختيارية تقوم بالرحمن على بمشيئته وقدرته، فيغضب في حين آخر، أما الرحمة فهو وقدرته، فيغضب في حين آخر، أما الرحمة فهو دائمًا على رحيم، ولأجل رحمته قامت هذه المخلوقات، فقيام هذه المخلوقات وظهور النعم فيها كلها من آثار رحمة الرب على وهذا يدل على أن آثار الرحمة دائمة وعلى أن آثار الغضب غير دائمة ؛ لقوله على في آية سورة طه: ﴿ وَمَن يَمُلِلُ مَلَيهِ عَضِي فَقَدُهُوى ﴾ اطه: (١٨)، فجعله في آية سورة طه: ﴿ وَمَن يَمُلِلُ مَلَيهِ عَضِي فَقَدُهُوى الله الله على عين دون آخر ؛ كما جاء في حديث الشفاعة المعروف قال: ﴿ إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيُومُ كَما جاء في حديث الشفاعة المعروف قال: ﴿ إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيُومُ عَضَبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَالْنَ مَنْ الله على قيام الغضب به على بهد على بهدين واختياره وقدرته .

فإذًا هناك فرق كبيربين صفة الرحمة وصفة الغضب لله على، فالرحمة ذاتية والغضب اختياري، والرحمة آثارها دائمة والغضب آثاره

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٠، ٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة ١٩٤٥)

ليست دائمة ، والرحمة من آثارها ما يتقلب فيه الخلق من النعم الدينية والدنيوية ، فمصالح أمور دنياهم وآخرتهم كلها من آثار الرحمة ، وأما الغضب فآثاره عقوبة لمن يستحق ذلك ، والغضب مغلوب بالرحمة : « إِنَّ رَحْمَتِي عَلَبَتْ غَضَيِي »، أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي) »، أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي) »، أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي) » أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَبَى » أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَبَى » أو « إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَبَى » أو « إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَابِي وَالْمَعْمِي » أو « إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَابَى » أو « إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَصَابَى » أو « إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَالْمَابُونِ وَالْمَعْمَدِي » أو « إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ فَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وهنا فائدة: هذا من التفسير بالتضمن (٢)، والتفسير بالتضمن صحيح عند السلف، يعني: نذكر بعض أفراد المعنى، هذا صحيح وليس تأويلاً؛ لأن الرحمة منها الرقة، ومعلوم أن ما لم يُر عينه فتفسيره صعب؛ لهذا تجد أن تفسير المعاني أصعب من تفسير الأعيان،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤٩٦/١٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في درء التعارض (١٢/١): «فدلالة المطابقة: هي دلالة اللفظ على جميع المعنى الذي عناه المتكلم، ودلالة التضمن: دلالة اللفظ على ما هو داخل في ذلك المعنى، ودلالة الالتزام: دلالة اللفظ على ما هو لازم لذلك المعنى خارج عن مفهوم اللفظ، فدلالة المطابقة هي دلالة اللفظ على جميع هذه الماهية التي عناها المتكلم بلفظه، وهو دلالة على تمام الماهية، وذلك المدلول عليه بالمطابقة هو مقول في جواب ما هو، إذا قيل ما هو يحسب الاسم، وإذا سئل عما هو المراد بهذا اللفظ، ذكر مجموع ما دل عليه بالمطابقة، فالمدلول عليه بالتضمن هو جزء هذا المدلول، وهو جزء ماهيته، وهو داخل في داته، وأما اللازم لهذا المدلول فهو خارج عن حقيقته، عرض لازم له، فهذا تقسيم معقول ولكنه يعود إلى قصد المتكلم ومراده باللفظ» ا.ه.

فالأعيان قد تحدها، تقول هذا مسجد تحده بهذه الحدود، تحده يعني تصفه، هذا كتاب تعرفه، تقول - مثلاً -: جبل أبيض، تعرفه فيقوم لأنه عين، أما المعاني فيصعب تعريفها بما يدل عليها.

كذلك ما لم يُر من المخلوقات التي تحسها، مثل: الهواء، الهواء عسه ترى حركته وترى آثاره لكن صعب أنك تحده يعني تعرفه تعريفًا جامعًا مانعًا، مع أنك تحسه وتتنفسه وترى آثاره. فالصفات النفسية في الإنسان صعب تعريفها، تقول: الرحمة، ما هي بالضبط؟ تقرب، الرقة ما هي؟ تقرب، فالرأفة من الرحمة، والرقة من الرحمة، والرقة من الرحمة، والرقة من الرحمة، لكن الإنعام شيء آخر؛ لأن الإنعام إعطاء، والرحمة في الإنسان حالة نفسية، والرقة نفسية، والرأفة نفسية وهكذا، أما الإنعام فهو إعطاء، وهذا شيء آخر.

والمفسر لا يقبل منه التضمن إلا إذا كانت أفراد المعنى متضمنة تفسيره، وإلا يُعتبر تأويلاً، يعني لو جاء مفسر وفسر الرحمة بالرقة ولو كان مؤولاً، نقول: هذا صحيح، هذا تفسير بالتضمن، لكن ـ مثلا ـ في قول الله على: ﴿ يَدُاللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠]، ابن كثير يقول (١): هذا

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۱۸٦/٤).

تشديد في أمر نكث البيعة بإلزامهم بكذا وكذا إلى آخره، ما ذكر الصفة الحقيقة.

وهذه مسألة كبيرة في التفسير في مسائل الصفات ؛ لأن التفسير ثلاثة أنواع:

- تفسير بالمطابقة وهذا الذي ينحى إليه السلف.
  - وتفسير بالتضمن وقد ينحون إليه.
    - وتفسير باللازم وهو قليل.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق (٣٩٧/٤).

# [جعل الله ﷺ الرحمة في مئة جزء ]

١١ - ولهما عنه أن رسول الله ﷺ قال: « جَعَلَ اللهُ الرَّحْمةَ مِائَةَ جُزْءٍ فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ تَتَرَاحَمُ الْخَلاَئِقُ حَتَّى تَرْفَعَ الدَّابَّةُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَلِهَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ » الحديث (١).

1۲ ـ ولمسلم معناه من حديث سلمان وفيه « كُلُّ رَحْمَةِ طِبَاقُ مَا بَيْنَ السَّماءِ إِلَى الأرْضِ » وفيه « فَإذا كَانَ يَوْمُ القِيَامَةِ أَكَملَهَا يهذِهِ الرَّحمَةِ »(٢).

# الشرح:

هذا الحديث كسابقيه في إثبات صفة الرحمة لله على ولكن فيه مزيد فائدة وهي: بيان أن الصفة لله على لها آثارها في الخلق، فجعل جزءًا من رحمته الله أثر في الأرض، جعله في عباده يتراحمون به، فكل ما تراه من التراحم هذا من آثار اتصاف الرحمن بالرحمة. ويدل هذا أيضًا على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٠٠)، ومسلم (٢٧٥٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٥٣).

أن الرحمة ـ كما سبق ـ هي الرحمة المعهودة ؛ لأنه لما جعل جزءًا من رحمة الرحمن يتراحم به الخلق دل على أن رحمة الرحمن من جنس رحمة المخلوق للمخلوق، يعني: أنها الرحمة المعهودة، وإن اختلفت في قدرها وصفتها ؛ لأن الصفات تبع للذات، فالمخلوق يناسبه من هذا الوصف ما يلائم ذاته، والرحمن في لله من هذه الصفة ومن غيرها كمال ذلك وشمولُه وإطلاقه.

## [ تعجيل حسنات الكافر في الدنيا ]

١٣ ـ وعن أنس هُ قال: قال رسول هُ: « إِنَّ الْكَافِرَ إِذَا عَمِلَ حَسَنَةً أُطْعِمَ بِهَا طُعْمَةً مِنَ الدُّنْيَا وَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَإِنَّ اللَّهَ يَدَّخِرُ عَمِلَ حَسَنَاتِهِ فِي الآخِرَةِ وَيُعْقِبُهُ رِزْقًا فِي الدُّنْيَا عَلَى طَاعَتِهِ » رواه مسلم (۱).

## الشرح:

هذا الحديث فيه إثبات كمال عدل الله على وأنه لا يضيع إحسان محسن وعمل عامل حتى الكافر، ولكن ثوابه يكون في الدنيا؛ وذلك لكمال صفاته وكمال عدله، ثم قال و الله المُؤمِنُ فَإِنَّ اللَّهَ يَدَّخِرُ لَهُ حَسَنَاتِهِ فِي الآخِرَةِ وَيُعْقِبُهُ رِزْقًا فِي الدُّنيَا عَلَى طَاعَتِهِ»، يعني: أن الله في يثيبه على حسناته في الآخرة، ويمن عليه ويبتدئه برزق في الدنيا وإحسان إليه.

فالمؤمن والكافر وجميع الخلق قائمون مع رحمة الله تَكُلّ ، إذ رحمته وسعت كل شيء ؛ لهذا ذكر هذا الحديث بعد حديث الرحمة ؛

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۸۰۸).

لأن العدل مع الكافر في أنه يثاب على حسنته في الدنيا هذا من الرحمة به، كذلك كون المؤمن يُثاب على حسناته في الآخرة، ويُعطى على أنواع الطاعات في الدنيا رزقًا وسعة وصحة إلى آخره، ابتداءً من الله عَلَى ومنة، فإن هذا أيضًا من آثار سعة رحمة الله عَلَى.

#### [ إثبات صفة الرضى لله علا ]

١٤ - وله عنه مرفوعا: «إنَّ الله لَيرْضَى عَنِ العَبْدِ أَنْ يَأْكُلُ
 الأَكْلَةَ، فَيَحْمَدُهُ عَلَيْهَا، وَيَشْرَبُ الشَّرْبَة، فَيَحْمَدُهُ عَلَيْهَا »(١).

## الشرح:

هذا الحديث فيه ذكر لأصل من أصول الإيمان بالصفات، ألا وهو: الإيمان بالصفات الاختيارية؛ لأن الرضى والغضب وأشباه هاتين الصفتين من الصفات الاختيارية، من الصفات الفعلية التي يتصف الله عليته وقدرته إذا شاء كيف شاء.

ذكر بَرِ الله في الله على الأحاديث صفة الرحمة، وهي من الصفات الذاتية لله على فالله على لا ينفك عنه اتصافه بالرحمة، بل هو الصفات الذاتية لله على حال، ولو لم يكن رحيمًا في كل حال لهلك خلقه أجمعون؛ ولهذا عقب الشيخ بَرِ الله بذكر الصفات الاختيارية على الصفات الذاتية؛ لأن الصفات الذاتية أعظم، والصفات الاختيارية يتصف الله بها على حال دون حال بمشيئته وقدرته.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٣٤) من حديث أنس ١٠٠٠.

قال: « إنَّ الله لَيرْضَى عَنِ العَبْدِ أَنْ يَأْكُلُ الأَكْلَةَ، فَيَحْمَدُهُ عَلَيْهَا»، وهذا دليل على أن الرضى يكون حين الأكل وحين الشرب إذا حمد العبد ربه على ذلك.

بخلاف قول الأشاعرة والمتدعة: إن الرضى قديم. فيقولون: رضى الله عن عبده المؤمن قديم رضي وانتهى رضاه، فإذا كان كافرًا في أول عمره وكان مكتوبًا له أن يؤمن فإنه مَرْضِيٌّ عنه حتى في حال كفره، فالصحابة في حال كفرهم مَرْضِيٌّ عنهم ولو في حال عبادة بعضهم للأوثان، والمؤمن الذي يَختم حياته ـ نسأل الله العافية والسلامة ـ بردة فإنه مغضوب عليه حتى حين كان يصلى.

يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ "(1)، فدل على أن الغضب يتفاوت من جهة الصفة، يعني: بعض الغضب أهون من بعض، وأيضًا يتفاوت من جهة الزمن، بعني: بعض الغضب أهون من بعض، وأيضًا يتفاوت من جهة الزمن، بأن يغضب في حال دون حال، فيتصف بذلك الله كيف شاء، ومتى شاء.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٥٥).

#### [عظمة الله عظمة ا

10 ـ وعن أبي ذر ﴿ قَالَ: قال رسول الله ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

قوله: « لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلاً وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا » في الصحيحين من حديث أنس<sup>(٢)</sup>.

الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۱۲)، وابن ماجه (٤١٩٠)، وأحمد (١٧٣/٥)، والحاكم في المستدرك (٢٣١٢)، من حديث أبي ذر . المستدرك (٥٢/٧)، من حديث أبي ذر . قال أبو عيسى: «حديث حسن غريب»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦٢١، ٦٤٨٦)، ومسلم (٢٣٥٩).

هذا الحديث فيه عظمة الحق على وعبودية الملائكة له الله وأن السماء مملوءة بعباد الله عَلَيْ من الملائكة الذين هم ما بين راكع وساجد وقائم لله ﷺ. والملائكة خلقوا من نور، وملؤوا السماء، وهم كما قال الله عَجْكَ عن قولهم: ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾ [الصافات: ١٦٤]، يعني: في السماء ﴿ وَإِنَّا لَنَمَّنُ السَّمَا فَوْنَ السَّا وَإِنَّا لَنَحَنُ اللَّهَ يَحُونَ ﴾ [الصافات: ١٦٥، ١٦٦]، فهم ملء السموات، وفي الحديث هنا عن النبي على أنه قال: «أَطَّتْ السَّمَاءُ وَحُقَّ لها أَنْ تَرْطٌ ما فيها مَوْضِعُ أَرْبَع أَصَابِعَ إلا وَمَلَكٌ وَاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلَّهِ» والملائكة لما كانوا مخلوقين من نور، فإنهم إذا ملؤوا السماء ليس ملء أجسام تحول دون العبور في السماء، بل هذه أجسام نور، الله على أعلم كيفية تكوينها، وكيفية صفاتها، على وجه الكمال، وهناك كتب كثيرة ألفت في ذكر الملائكة، نحيل على بعضها، والتي فيها ذكر تفاصيل للملائكة، فمنها شرح الطحاوية؛ ففيه بيان لا بأس به(١)، وكذلك نقل عنه صاحب معارج القبول، وزاد بعض الأدلة(٢)، ومن الكتب المعاصرة كتاب للدكتور عمرالأشقر في عالم الملائكة، وهو كتاب جيد في بابه يمكن أن يرجع إليه.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الطحاوية (ص٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: معارج القبول (٢/٦٥٦).

## [ حرمة التألى على الله ﷺ ]

١٦ - ولمسلم عن جندب مرفوعا: «أَنَّ رَجُلاً قَالَ وَاللَّهِ لاَ يَغْفِرُ اللَّهُ لِفُلاَنِ وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ مَنْ ذَا الَّذِى يَتَأَلَّى عَلَى ًأَنْ لاَ يَغْفِرُ اللَّهُ لِفُلاَنٍ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» (١٠).
 أَغْفِرَ لِفُلاَنٍ فَإِنِّى قَدْ غَفَرْتُ لِفُلاَنٍ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» (١٠).

#### الشرح:

هذا الحديث معلوم شرحه وبيانه في كتاب التوحيد (٢)، وفيه أن قول القائل: «لا يَغْفِرُ اللّهُ لِفُلاَنِ» هذا له نظائر، وأن الإقسام على الله على أن يكون حال فلان في الآخرة كذا، أو أن يكون مغفورًا له، أو لا يكون معفورًا له، أو يكون معذبا أو غير معذب؛ لأن علم هذا عند الله على ولأن الله على يتصرف في ملكوته كيف يشاء، لا معقب لحكمه، يحكم ما يشاء ويفعل ما يريد، فالتعظيم الواجب لله على معقب لحكمه، يحكم ما يشاء ويفعل ما يريد، فالتعظيم الواجب لله على الله الله على الله ع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير العزيز الحميد (٦٥٦) باب ما جاء في الإقسام على الله.

يُوجب على الموحد ألا يغتر بنفسه، وألا يقسم على الله على الله على الله على الله على الله على الله فيما يختص به لأحد، أو ألا يعذب أحدًا، فإذا كان الإقسام على الله فيما يختص به رينا على من غفران الذنوب وتكفير السيئات وإدخال الجنة أو الإخراج من النار، فإن الإقسام على هذا الحال حرام ولا يجوز، وينافي كمال التوحيد الواجب.

وأما إن أقسم على الله على من حاله على متعال، فإن هذا لا بأس به لمن قوي يقينه بربه، وعلم من حاله أن الله على يستجيب له، وهذا هو توجيه ما جاء في أحاديث متعددة أن فلانا أقسم على الله بكذا، أو أقسم بالله أن لا يكون كذا مما يحصل في الدنيا، وثبت في الصحيحين أن النبي على قال: « إن مِنْ عِبَادِ اللهِ مَنْ لَوْ أَسْمَ عَلَى اللهِ لأَبْرَهُ »(۱)، يعني: فيما يحصل في الدنيا، وما يكون من أحوال: إما تصديق خبر، أو تحقيق انتصار، وما أشبه ذلك، أما ما يختص بالله على من أفعاله على وما يفعله بالعباد من مغفرة وإماتة وإحياء، والتعذيب بالنار، أو التعذيب في القبر، أو إهلاك عام، أو ما

<sup>(</sup>۱) أخرجــه البخـــاري (۲۷۰۳، ۲۸۰۲، ۲۸۰۱، ۲۸۹۱، ۲۸۹۱، ۲۸۹۱)، ومـــسلم (۱) من حديث أنس گه.

تقتضيه حكمته على الله به الله الله الله على الله به الأنه لا مصلحة للعبد فيه، وإنما هو يخبر عن فعل الله على بما ليس له به علم، وهذا ينافي التعظيم الواجب لله الحكالية.

وهذا الحديث الذي ساقه الإمام بَعْظَلْكُهُ ظاهر الدلالة على ذلك، وفيه من الفوائد أن العبد المؤمن يجب عليه أن يخاف على نفسه من فلتات لسانه، فإنه قد ثبت عنه الله أنه قال: « إِنَّ الْعَبْدَ لَيْتَكُلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيهَا يَهْوِى بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ »(۱).

وهذا الرجل الذي تكلم بهذه الكلمة أوبقت دنياه وآخرته ؛ لأنه تألى على الله بقوله : « وَاللّهِ لاَ يَغْفِرُ اللّهُ لِفُلاَنِ »، فقال كَانَ : « مَنْ ذَا الّذِى يَتَأَلّى عَلَى "، يعني : يتعالى علي "، ويتعاظم علي "، حيث يتصرف في مغفرتي ، والمغفرة بيد الله على ".

وقوله هنا: « وَاللّهِ لاَ يَغْفِرُ اللّهُ لِفُلاَنِ »، يعني: أنه تحكم في صفة لله عَلَى، بأن جعل هذه الصفة لا أثر لها على فلان، وهذا يكون عند الناس في حديثهم في صفات أخر، ومن أصول الإيمان عند أهل السنة توقير الله عَلَى وتعظيمه، والإنابة إليه والاستكانة له، وعدم التألي عليه والقول عليه بلا علم. فمثلاً: يقول الناس في ألفاظهم: هذا لا يستحق

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٧٧، ٦٤٧٧)، ومسلم (٢٩٨٨) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

النعمة، أو حرام أن فلائًا يصيبه كذا من المكروه، أو مثل هذا لا يُعاقب، أو هذا ستنزل عليه العقوبة، وأشباه هذه الألفاظ التي فيها تحكم في صفات الله عليه العقوبة،

فأي صفة من صفات الله أردت الكلام عليها يجب أن تستحضر الوجل والخوف من الله على فلا تتحكم في صفات الله على فتخبر عنها بشيء ليس لك ؛ كمن يقول: مثل هذا ستحل عليه عقوبة من الله، أو من المؤكد أن هذا ستأتيه العقوبة، وأشباه ذلك مما يستعمله الخاصة والعامة في ألفاظهم، وهذا مما لا يجوز أن يستعمله الناس، بل يذكرون ما دلّت عليه الأدلة من الرجاء للمحسن والخوف على المسيء، فيُقال: فشي أن تكون عقوبة، نخشى أن يحلّ علينا كذا، وأشباه هذه العبارات التي فيها تعظيم أمر الله وتعظيم صفاته فيللا.

VY

#### [ المؤمن بين الرجاء والخوف ]

١٧ ـ وله عن أبي هريرة مرفوعًا: « لَوْ يَعْلَمُ الْمُؤْمِنُ مَا عِنْدَ اللَّهِ مِنَ الْمُقُومِةُ مَا عِنْدَ اللَّهِ اللَّهِ مِنَ الْعُقُوبَةِ مَا طَمِعَ بِجَنَّتِهِ أَحَدٌ وَلَوْ يَعْلَمُ الْكَافِرُ مَا عِنْدَ اللَّهِ مِنَ الرَّحْمَةِ مَا قَنِطَ مِنْ جَنَّتِهِ أَحَدٌ »(١).

#### الشرح:

هذا فيه ذكر صفتي العذاب والرحمة وهما صفتان متقابلتان. وعذابه عليه لو عليه لو جد أن وعذابه عليه لو جد أن الجنة لا يطمع فيها طامع ؛ كما قال الله عليه الله المحتاج المحتاء المح

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٩) وفيه زيادة، وأخرجه مسلم (٢٧٥٥) بهذا اللفظ.

ثالثًا من فروع الرحمة وهو قوله: ﴿ فِي الطَّولِ ﴾ يعني: ذي الإنعام والفضل والإحسان على خلقه أجمعين.

#### [ قرب الجنة والنار من الإنسان ]

١٨ ـ وللبخاري عن ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ « الْجَنَّةُ الْجَنَّةُ وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكَ »(١).

#### الشرح:

الشراك<sup>(۲)</sup>: هو السير الذي يدخل فيه إصبع الرجل، ويطلق على كل سير وقي به القدم.

وإيراده لهذا الحديث في أصل الإيمان باليوم الآخر، والإيمان باليوم الآخر الذي هو أحد أركان الإيمان الستة إيمان بالجنة والنار.

فالمؤمن ما بين خوف ورجاء، يعمل الأعمال الكثيرة من الخير ويعمل أعمالاً من السوء، فإذا هو غلّب جانب الرجاء رأى الخير فيه طاغيًا، فقال: سيُغْفَر لي، وإذا غلّب جانب الشر خشي على نفسه الهلاك، فالمؤمن يتقرب إلى الله بالعمل الصالح ويرجو رحمته ويخشى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذيب اللغة (١٣/١٠)، ولسان العرب (٢٥١/١٠)، وانظر: فتح الباري (٢٦٢/٧): « قوله: (شراك) بكسر المعجمة وتخفيف الراء السير الذي يكون في وجه النعل»، وانظر: الفتح أيضًا (٢١/١١).

عذابه، فهو لا يتكل على عمله الصالح ولا ييأس من المغفرة إذا أناب وتاب.

#### [ رحمة الله ﷺ لمن في قلبه رحمة ]

١٩ ـ وعن أبي هريرة مرفوعًا: « أَنَّ امْرَأَةً بَغِيًّا رَأَتْ كَلْبًا فِي يَوْمٍ حَارٍّ يُطِيفُ بِهِئْرٍ قَدْ أَدْلَعَ لِسَانَهُ مِنَ الْعَطَشِ فَنَزَعَتْ مُوقَهَا فَغُفِرَ لَهَا » (١).

## [تحريم قتل الهرة ]

٢٠ ـ وقال: « دَخَلت امْرَأَةُ النَّارَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا وَلَمْ تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ »، قَالَ الزُّهْرِيُّ: هُطْعِمْهَا وَلَمْ تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ »، قَالَ الزُّهْرِيُّ: هِيَ لِئلًا يَتَّكِلَ أَحَدٌ وَلَا يَيْأَسَ أَحَدٌ. أخرجاه (٢).

## الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٢١، ٣٤٦٧)، ومسلم (٢٢٤٥) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣١٨) وليس فيه قول الزهري، وأخرجه مسلم (٢٢٤٢، ٢٦١٩) بنحوه، من حديث أبي هريرة ١٠٤٠٠

فضلاً عما عليه فيه إنفاق، أنه من أفضل القربات، والله على غفر لهذه المرأة من جهات:

الجهة الأولى: ما كان في قلبها من الرحمة التي جعلتها تنظر إلى هذا المخلوق؛ لأنه محتاج كما احتاجت هي .

والجهة الثانية: أنها تكبدت تعبًا في الاستسقاء له، وفي جلب الماء له، والوسائل لها أحكام المقاصد.

والجهة الثالثة: أنها سقته الماء فعلاً إنقادًا له من العطش، والعطش قد يكون معه الهلاك.

فإذا كانت هذه المعاني الثلاث في الحيوان فكيف إذا كانت في إنسان سواء كان مسلمًا أو كان كافرًا؟ لهذا قال وفي: « في كلِّ كَبِهِ رَطْبَةٍ أَجْرٌ »(١)، وهذا عام يشمل المسلم وغير المسلم، فإذا كان أيضًا فضل في سقي الماء للحيوان فكيف في سقيه للإنسان المحتاج، وإغاثة الملهوف من الإنسان سواء كان مسلمًا أو كان غير مسلم عند حاجته إليه؟ الجواب: هذا من باب أولى؛ لأن إعطاء الرب فل الناس من هذه الأرزاق هو من آثار ربوبيته فل لهم، فهو ربهم يعطي المسلم وغير المسلم، ويفيض الخير ربوبيته فل لهم، فهو ربهم يعطي المسلم وغير المسلم، ويفيض الخير

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳۱۳، ۲۶۱۲، ۹۰۰۹)، ومسلم (۲۲٤٤) من حديث أبي هريرة

على المؤمن وعلى غير المؤمن، قال على المؤمن وعلى غيرهم أيضًا، وهذا لأجل أنه هو المراء فالله على المؤمنين ويعطى غيرهم أيضًا، وهذا لأجل أنه هو الذي خلقهم الله على وهو ربهم، ومعنى أنه خلقهم وهو ربهم أنه المتكفل بأرزاقهم والمتكفل بمعايشهم حتى يكمل الابتلاء الذي أراده الله على فيهم.

فإذا كان هذا الفضل نالته المرأة البغي لأنها سقت حيوانًا، وهو الكلب الذي هو من أدنى الحيوان في الشريعة، بل جاءت بعض الأحاديث بقتله، فكيف بالإنسان من حيث هو؟ فكيف إذا صار الأمر راجعًا إلى خاصة الإنسان، والنخبة من الإنسان، والعباد لله وكان من الإنسان، وهم أهل الإيمان وأهل التوحيد وأهل الطاعة؟ فإنه حينئذ يكون فضل سقي الماء في حقهم مضاعفًا، ويكون الأجر والثواب والوعد بالجنة مضاعفًا؛ ولهذا فإن القربي بسقي الماء من أعظم القربات التي بها سبب المغفرة، يختلف فضل سقي الماء باختلاف الزمان والمكان وشدة الحاجة، وهذه قاعدة في السقي وفي غيره، ففي كل كبد رطبة أجر هذا يتنوع باختلاف الزمان والمكان أشد حاجة كان المكان المكان أشد حاجة كان الفضل أكبر، وكلما كان الزمان أيضًا فيه إلحاق ومشقة على الناس كان بذل المعروف والسقي أفضل؛ كما قال المحان المعروف والسقي أفضل؛ كما قال كان بذل المعروف والسقي أفي المعروف والسقي المعروف والسون المع

وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا الْمَفَهُ اللَّهُ فَكُرُفَهُ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ فالزمان والمكان يحددان الفضل في ذلك.

أما حديث الهرة، فقال: «رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا وَلَمْ تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ »، يعني: حبستها جوعًا، والجوع يدخل فيه العطش؛ لأن شرب الماء والسقي يذهب شيء من العطش، وقد فسرتها الرواية الأخرى: « لَا أَنْتِ أَطْعَمْتِهَا وَلَا سَقَيْتِهَا حِينَ حَبَسْتِيهَا وَلَا أَنْتِ أَرْسَلْتِهَا فَأَكُلَتْ مِنْ خَشَاشِ الْأَرْضِ حَتَّى مَاتَتْ جوعًا»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳٦٥)، من حديث ابن عمر ﴿ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ (۱۰)(۹۰٤)] من حديث جابر بن عبد الله ﴿ الله الله عَلَمُ واللفظ له.

# [ إثبات صفة التعجب لله الله آ ] ٢١ ـ وعنه مرفوعًا: « عَجب رَبْنَا عَزَّ وَجَلَّ مِنْ قَوْمٍ يُقَادُونَ إِلَى الْجَنَّةِ فِي السَّلاَسِلِ »، رواه أحمد والبخاري (١).

#### الشرح:

هذا الحديث من جنس أحاديث الصفات فيه ذكر صفة العجب وأن الله على يعجب، وصفة العجب ذكرت في القرآن في قول الله على القراءة سورة الصافات: ﴿ بَلْ عَجِبْتُ وَيَنْخُرُونَ ﴾ الصافات: ١٢] على القراءة السبعية (٢) الثانية، إذ في الآية قراءتان، القراءة الأولى: ﴿ بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخُرُونَ ﴾ والقراءة السبعية المتواترة الثانية ﴿ بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخُرُونَ ﴾ فإذًا يكون صفة العجب دل عليها القرآن والسنة، ويوصف الله بالعجب كما وصف به نفسه.

(۱) أخرجه البخاري (۳۰۱۰)، وأبو داود (۲۲۷۷)، وأحمد (۳۰۲/۲، ٤٤٨) من حديث أبي هريرة الله.

<sup>(</sup>٢) هي قراءة حمزة والكسائي وخلف، انظر: إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، لابن البنا الدمياطي (ص٣٦٨).

وليس وصف الله على بالعجب عما يعمله العبد ناتجًا عن عدم العلم، بل هو من كماله على العجب تارة يكون عن عدم علم، وتارة يكون عن علم، والعجب يقتضي رفع منزلة المتعجّب منه وهذا يُثبت لله على عما قال على: ﴿ بَلْ عَجِبُتَ وَيَسْخُرُونَ ﴾ أو كما جاء في الأحاديث التي فيها إثبات صفة العجب، مثل قوله على: ﴿ عَجِبَ رَبُّنَا مِنْ قُنُوطِ عِبَادِهِ وَقُرْبِ غِيرِهِ، يَنْظُرُ إِلَيْكُمْ أَزِلِينَ قَنِطِينَ، فَيَظَلُّ يَضْحَكُ يَعْلَمُ أَنَّ فَرَجَكُمْ قَرِيبٌ » (أ)، وغير ذلك من الأحاديث. فهذه الأحاديث وأمثالها مما صح

<sup>(</sup>۱) هذا حديث أبي رزين العقيلي، ذكر هذا اللفظ ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث (٢١١٠)، وابن سلام في غريب الحديث (٢٦٩/٢)، وابن الجوزي في غريب الحديث (٣٦/٢)، وابن الأثير في النهاية (٤٦/١)، وابن كثير في تفسيره (٢٥٢/١).

وهذا الحديث المشار إليه أخرجه ابن ماجه (١٨١)، والإمام أحمد في المسند (٢٤٤/١)، والطبراني في الكبير (٢٦٤)، وابن أبي عاصم في السنة (٢٤٤/١)، والدارقطني في الصفات (ص٢٨)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٢٢٦/٣)، والآجري في الشريعة (٢٨٢)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢١١/١)، والطيالسي في مسنده في الشريعة (٢٨٢)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢١١/١)، والطيالسي في مسنده (٢٠٩٢)، كلهم بلفظ «ضَجِك رَبُّنا..، وليس فيه العجب، ومدار الحديث على وكيع بن حدس، ويقال: (عدس) لينه الحافظ في التقريب، وله شاهد عند عبد الله بن أحمد في زوائد المسند (١٨/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (١٠٥٤)، وابن خزيمة في التوحيد (٢٠٥/٤)، والطبراني في الكبير (٤٧٧)، والحاكم في المستدرك (٢٠٥/٤)، وفيه مقال

إسناده وعُدلت نقلته نُثبت ما جاء فيها على القاعدة المقررة من أنه إثبات بلا تكييف ولا تمثيل ولا تشبيه.

وقوله: «عَجِبَ رَبُّنَا» (عجب) هذا فعل ماضٍ، وفيه إثبات صفة العجب؛ لأنه مشتمل على المصدر، فنثبت صفة العجب لله وكان على ما يليق بجلاله وعظمته، وقد جاءت هذه الصفة في عدة أحاديث عن النبي يليق بجلاله وعظمته، وأن الله عز وجل ليعجب مِن الشّاب ليست له عَبْوَةٌ »، رواه أحمد في المسند، وفي إسناده مقال (۱).

وكذلك قول الله على: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قُولُكُمْ ﴾ [الرعد: ٥] يعني: إن تعجب أنت من عدم إيمانهم أو من إنكارهم البعث.. إلى آخر

أيضًا، لكنه يتقوى به ؛ لذا حسنه شيخ الإسلام في الواسطية، وقال ابن القيم: «صححه بعض الحفاظ» اهـ. انظر: مختصر الصواعق المرسلة (٢/٤٣٩).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱/۱۵)، وأبو يعلى في مسنده (۲۸۸/۳)، وابن أبي عاصم في السنة (۱/۲۰)، والطبراني في الكبير (۸۵۳)، وابن عدي في الكامل (۱٤٧/٤)، والقضاعي في الشهاب (۲۳۲/۱) من حديث عقبة بن عامر . قال الهيثمي في مجمع الزوائد (۲۷۰/۱۰): «رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني وإسناده حسن»، ومدار الحديث على ابن لهيعة بن عقبة الحضرمي، ضعفه النسائي وابن معين، وقال أبو زرعة وأبو حاتم: «أمره مضطرب يكتب حديثه للاعتبار». انظر: ميزان الاعتدال في نقد الرجال (۱۲۸۶)، وكشف الخفاء (۲۸۲/۱).

ما قالوه، فعجبٌ قولهم، فالمتعجب هو الله على، ففي هذه الآية أيضًا إثبات صفة العجب لله الله عليها القرآن والسنة في نصوص متعددة.

#### والعجب يكون من أحد شيئين:

الأول: إما أن يكون العجب والتعجب من جهة عدم توقع حصول الشيء والجهل بحصوله، ثم حصل على نحوٍ ما فيتعجب منه ؟ لأنه لم يكن يتوقع، أو لم يكن يظن أن يحصل كذا وكذا، هذا المعنى الأول للعجب في اللغة أو في استعمالها.

والثاني: أنه إذا حصل شيء لأحد من الخلق، ويكون بالنسبة للمخلوق فيه عدم علمه بالعاقبة، وعدم نظره في حال نفسه، فيُتَعَجَّب منه لأجل حاله.

فإذًا المعنى الأول راجع إلى جهل المُتعَجِّب، والمعنى الثاني راجع إلى حهل المُتعَجِّب، والمعنى الثاني راجع إلى حال المُتعَجَّب منه، والمعنى الأول لما كان فيه الجهل وفيه عدم العلم صار منفيًا عن الله عَلَى والمُثبَت لله عَلَى هو المعنى الثاني، وهذا من جهة التقريب وليس من جهة الحد، يعني: أن مورد العجب أنه حصل من

المخلوق ما يُتعجب منه، مما يدل على جهله بالعاقبة، أو عدم علمه بحال نفسه، أو بتقلباته إلى آخره (١).

المقصود: أن العجب يُثبت لله على جهة الكمال، أما العجب الذي فيه الجهل ومؤداه الجهل وعدم العلم والشك، أو التفاجؤ بالأمر والانصدام به والانذهال هذا كله يُنزه عنه الله على الأن الله الله الله علم ما حصل وما سيحصل، وليس شيء عنده على جديدًا ولا غريبًا، ولا هو على سبق علمه جهل أو نسيان فيتعجب لأجل نسيانه أو عدم علمه، بل هو على الكامل في صفاته، وإنما يكون التعجب لحال المُتعَجَّب منه، يعني: فعل فعلاً غريبًا أو عجيبًا بالنسبة إلى نظرائه، فيدل ذلك على أن المُتعَجَّب منه لا يعلم العاقبة، ولا يعلم الحال على جهله وعدم نظره في حاله حين عمل شيئًا من الأعمال.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّالُكُهُ في مجموع الفتاوى (۱۲۳/۱): في سياق رده على منكري صفة العجب لله كل : «وأما قوله: التعجب استعظام للمتعجب منه. فيقال: نعم، وقد يكون مقرونًا بجهل بسبب التعجب، وقد يكون لما خرج عن نظائره، والله تعالى بكل شيء عليم، فلا يجوز عليه أن لا يعلم سبب ما تعجب منه، بل يتعجب لخروجه عن نظائره تعظيمًا له، والله تعالى يُعظم ما هو عظيم إما لعظمة سببه أو لعظمته...» إه.

[ صبر الله ﷺ على الذين يدَّعون له ولدًّا ]

۲۲ ـ وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: « مَا أَحَدُّ أَصْبَرُ عَلَى أَذَى سَمِعَهُ مِنَ اللَّهِ، يَدَّعُونَ لَهُ الْوَلَدَ، ثُمَّ يُعَافِيهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ » رواه البخاري (۱).

#### الشرح:

هذا الحديث فيه إثبات عِظم صبر الله على خطايا عباده، وعلى ما ينسبونه إليه، وهو على من أسمائه: الصبور، فهو عظيم الصبر على ما يكون من فعل عباده، ومن مجاهرتهم في حق الله على بالشرك وبغيره. وفي الحديث أيضًا إثبات صفة السمع لله على، فهو على السميع البصير.

ومناسبة هذا الحديث، والحديث الذي قبله لهذا الكتاب «أصول الإيمان» أن من أركان الإيمان: الإيمان بأسماء الله وصفاته، وأنه تلا واحد في أسمائه وصفاته لا مثيل له ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُتَى اللهُ وَهُو السّمِيعُ السّمِيعُ السّمِيعُ ﴾ الله ورى: ١١.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٩٩، ٧٣٧٨)، ومسلم (٢٨٠٤).

فهو الله الله على المخلوقين، وصبر ليس كصبر المخلوقين.

وحقيقة الصبر في اللغة: الحبس، ومنه قول القائل: قُتِل فلانٌ صبرًا إذا حُبس أو رُبط فقُتِل من دون مبارزة ولا قتال، ويقال للصبر الشرعي إنه صبر؛ لأن فيه الحبس، وهو حبس اللسان عن التشكي، وحبس القلب عن السخط، وحبس الجوارح عن إظهار السخط من لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك. (۱)

وهذا كله في حق المخلوقين، والله على منزه عن كل نقص، فله الكمال في وصبر الله على عباده هو أن لا يعاجلهم بالعقوبة ، رغم أن ادعاء الولد لله على فيه تنقص له في ولكنه في أنظرهم إلى يوم القيامة وأجلهم، حلمًا منه ولقدرته عليهم، وهو في غني عن العالمين، وغني عن أن يتخذ صاحبة ولا ولدًا؛ كما قال في : ﴿ إِن العالمين، وغني عن أن يتخذ صاحبة ولا ولدًا؛ كما قال في : ﴿ إِن

<sup>(</sup>۱) انظر: المخصص لابن سيده (۲۹/۲)، وتاج العروس (۲۷۱/۱۲)، ومعجم مقايس اللغة (۳۲۹/۳)، والعين (۱۱٥/۷)، وانظر: تفصيل الكلام على مراتب الصبر ومنازله في: عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين (ص۱۳ وما بعدها)، ومدارج السالكين (ص۱۳)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٤٥١) باب: من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله.

على الله على أن يُجعل له الصاحبة، أو يُجعل له الولد، أو أن يُجعل له على الله على ألله على أن يُجعل له الصاحبة، أو يُجعل له الولد، أو أن يُجعل له شريك على الله على ألوهية، ومن فعل ذلك فقد سبّ الله على أعظم مسبة. ولهذا يجد المؤمن في قلبه البُغض للمشرك؛ لأنّ المشرك سب الله على أي حال كانت له في الدنيا، ولو كانت حسناته الدنيوية في أي شأن، فيُبغض لما اشتمل عليه صدره واشتملت عليه روحه من مسبة الله على ومن بغضائه، والله على صبور يسمع أذى العباد: يسمع شتمهم وسبهم له، وهو على صابر عليهم؛ كما قال على الناروية في أم المتمل عليه على البه على أن المتمل عليه على البه عليه والبه عليه والبه عليه والبه عليه والبه عليه المنارة المنارة المناركة المناركة المناركة المناركة المناركة المناركة الله عليه المناركة المنار

#### [إثبات صفة الحب لله كلك]

٢٣ ـ وله عن أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله على: « إِذَا أَحَبَّ اللهُ تَعَالَى يُحِبُّ فُلانًا، اللهُ تَعَالَى يُحِبُّ فُلانًا، فَأَحْبِهُ، فَيُحِبُّ فُلانًا، فَيُحِبُّهُ جَبريلُ، فَيُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلانًا، فَأَحْبِهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ فِي فُلانًا، فَأُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ فِي الْأَرْضِ » (١).

# الشرح:

هذا الحديث فيه إثبات صفة المحبة لله رهنا؛ لأن هذا الكتاب ذكر المؤلف في أوله الإيمان بالله وصفات الربوبية والألوهية، وهنا يذكر أحاديث الأسماء والصفات فذكر هذا الحديث الذي فيه إثبات صفة المحبة لله رهنا.

ومحبة الله ﷺ لعبده صفة اختيارية، وهي عند أهل السنة متعلقة بالحال وليست متعلقة بالمآل، فأهل السنة في صفة المحبة وصفة الرضى وأشباه ذلك يعلقونها بالحال؛ يعني: أن الله ﷺ يحب من كان على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري بلفظه (٧٤٨٥)، ومسلم مطولاً (٢٦٣٧).

الإيمان ولو كان سيؤول أمره إلى غيره؛ لأنه وهو موحِّد مؤمن قام بقلبه إخلاص العبادة لله وتوجه إلى الله فاستحق على ذلك المحبة، ومحبة الله في حالها مقتضية آثارها على العبد.

والمبتدعة يجعلون المحبة واحدة أزلية غير متغيرة، فيقولون (١): إن الله يحب من علم موته على الإيمان ولو في حال كفره، فعمر في حال الجاهلية في حال كفره كان محبوبًا لله على وفي حال إيمانه محبوبًا لله الحك المنه على الإيمان فأحبه من حين خرج من بطن أمه، وقولهم هذا مبني على نفيهم للصفات الاختيارية التي تقوم بالرب على بمشيئته واختياره الله النفاء تنزيه الله عندهم مع القول بتجدد

الصفات، أو ما يسمونه بحلول الحوادث لله على. فإثبات صفة المحبة لله على ما يليق به الله حق؛ كما نطقت بذلك النصوص، والمحبة معلومة المعنى كما يليق بجلاله وعظمته، ويرضى ويغضب الله وأن ذلك متعلق بالحال ليس متعلقًا بالمآل كما عند أهل السنة والجماعة، فهو يرضى عن العبد في حال إيمانه، ويحب العبد في حال إيمانه، ويغضب عليه في حال كفره قبل إيمانه، ويُبغضه ولا يحبه في حال كفره قبل إيمانه، أو لو ارتد بعد إيمانه، فيجتمع في حقه أنه أحبه الله في حال وأبغضه في حال، حتى المؤمن الواحد يحبه الله الله إذا أحسن العمل، ويُبغضه إذا أساء العمل، فإذا اجتمع في المؤمن إيمان وفسق يكون مؤمنًا ويُبغضه إذا أساء العمل، فأذا اجتمع في المؤمن إيمان وفسق يكون مؤمنًا بأيمانه فاسقًا بكبيرته، فيُحَبُّ على الإيمان ويُبغض على الفسق، يعني: أن المحبة والبغض تتبعض، وتكون في حال دون حال.

وهذا عند أهل السنة والجماعة خلافًا لأهل الكلام والبدع الذين يقولون: إن المحبة واحدة، حتى المؤمن في حال كفره قبل الإيمان محبوب، وإذا آمن وقارف كبيرة فهو في حال مقارفته الكبيرة محبوب. إلى آخر ذلك مما لا يليق أن يُنسب أو يضاف إلى الرب عَلَيْ فالمحبة صفة اختيارية، ولأنها صفة اختيارية قال هنا: « إِذَا أَحَبُّ اللهُ تَعَالَى العَبْدَ »، يعني: أنه يكون قبل ذلك لم يحبه، فإذا أحبه قال: « إِنَّ الله تَعَالَى يُحِبُ فُلانًا، فَأَحْبِبُهُ »، وهذا يدل على أنه ليس كل مؤمن له هذا الفضل، فُلانًا، فَأَحْبِبُهُ »، وهذا يدل على أنه ليس كل مؤمن له هذا الفضل،

فمنهم من يحبه الله وينادي في السماء جبريل أن أحبه، ويحبه أهل السماء، ويوضع له القبول في الأرض. فهذا يدل أن الحبة متفاضلة، وعلى أن الحبة صفة اختيارية تقوم بالله بمشيئته وقدرته، وأنه يُحب في حال دون حال، كل هذا واضح من قوله: «إِذَا أَحَبُّ اللهُ تَعَالَى». قوله: «أَدُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ في الأرْضِ» يعني: يقبله أهل الإيمان قوله: «أَدُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ في الأرْضِ» يعني: يقبله أهل الإيمان ويجبونه ويميزونه على غيره ويتولونه، مثل ما حصل للصحابة في فأهل الإيمان يحبونهم، ومثل سادات التابعين، ومثل الإمام أحمد والإمام الشافعي ومالك فهؤلاء اجتمعت الأمة على حبهم. فمن يحبه الله يضع له القبول، يعني: تقبل محبته وموالاته، هذه مرتبة عظيمة لمن تحصل له.

[ إثبات رؤية الله على يوم القيامة للمؤمنين ]

١٤٠ - وعن جرير بن عبد الله البجلي الله قال: كُنّا جُلُوسًا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ إِذْ نَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لاَ تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِهِ، سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لاَ تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِهِ، فَإِن اسْتَطَعْنُمْ أَن لاَ تُعْلَبُوا عَلَى صَلاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ قَبْلَ عُرُويِهَا ؛ فَافْعَلُوا»، ثُمَّ قَرَأً: ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِرَيِكَ فَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ وَبْلَ غُرُويِهَا ﴾ الله قَافْعَلُوا»، ثُمَّ قَرَأً: ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِرَيِكَ فَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ وَبْلَ غُرُويِهَا ﴾ الله قَالُونَ الرّبة ١٣٠٠. رواه الجماعة (١).

# الشرح:

قوله: «كَمَا تَرُوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لاَ تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِهِ» فيه إثبات رؤية المؤمنين لربهم على والرؤية تكون في العرصات وتكون في الجنة، تكون في العرصات عامة أولاً للجميع، ثم يحجب عنها أهل النفاق، يعني: من هذه الأمة، وأما الكفار فهم لا يرون ربهم أصلاً ؛ لأنهم محجوبون عن الله ؛ كما قال في : ﴿ كَلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّمْ مَوْمَ يَر لَكُمُونَ ﴾ لأنهم محجوبون عن الله ؛ كما قال في : ﴿ كَلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّمْ مَوْمَ يَر لَكُمُونَ ﴾ لأنهم محبوبون عن الله ؛ كما قال المؤمنون منهم والمنافقون الرجال والنساء المطففين: ١٥٥، وأما هذه الأمة ـ المؤمنون منهم والمنافقون الرجال والنساء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٤، ٥٨٤١، ٧٤٣٤)، ومسلم (٦٣٣).

والإيمان بأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة عيانًا بأبصارهم يدخل ضمن الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ؛ كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية والقيان الواسطية (٣)، وهذا مصير منه والحلام أركان الإيمان ليس بينها تغاير، بل كل واحد منها يلزم الآخر، ومعلوم أن الإيمان بالرؤية ليس له صلة بالإيمان بالملائكة، ولكن جعله داخلاً في الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ضمنًا ؛ لأنه لا انفكاك بين أركان الإيمان، فكل واحدة تلزم الأخرى. فنقول: إن الإيمان بالرؤية داخل في أركان الإيمان الستة، وأن الإيمان العيمان القبر داخل في الأركان الستة، وأن الإيمان بالقرآن داخل في الأركان الستة، وهكذا. وهذا صحيح ؛ وأن الإيمان بالقرآن داخل في الأركان الستة، وهكذا. وهذا صحيح ؛ لأن كل واحد من هذه الأركان مستلزم للآخر، بل إن الإيمان بالله يستلزم الإيمان بكل هذه الأركان، والإيمان بالرسل يستلزم الإيمان بكل هذه الأركان، والإيمان بالرسل يستلزم الإيمان بهذه

<sup>(</sup>٢) كما في حديث صهيب الله الذي أخرجه مسلم (١٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر: العقيدة الواسطية (ص٣١).

الأركان جميعًا، والإيمان بالكتب يستلزم الإيمان بالأركان جميعًا ... إلى آخره. وقول شيخ الإسلام: إن المؤمنين يرون ربهم على يوم القيامة عيانًا بأبصارهم، فيه رد أو مخالفة لمن قالوا: يرونه لا بأبصارهم. وهم الأشاعرة ومن شابههم والماتريدية؛ لأنهم يقولون بالرؤية، وأما المعتزلة فينفونها(١).

فالأشاعرة والماتريدية يثبتون الرؤية، لكن يقولون: الرؤية ليست بالأبصار، ولا إلى جهة. فهذه الأبصار ليست هي التي ترى عندهم، وإنما عندهم أن الله على يخلق في الأبصار قوة إدراك للرؤية، ويخلق في العقول والتصور قوة إدراك للرؤية، فليس البصر وسيلة للرؤية عندهم، وإنما عندهم وسيلة الرؤية هو ما يخلقه الله على في الأبصار من قوة الإدراك، أو في العقول من قوة التصور والإدراك، وهذا مخالف لظاهر النصوص فإن ظاهر النصوص يدل على أن الرؤية تكون بالعين؛ كما النصوص فإن ظاهر الذي معنا: « إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كُمَا تَرَوْنَ النَّهُ النَّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: بيان تلبيس الجهمية (٤٠٢ ـ ٤٠٤).

السنة لمن قال: إنهم يرونه لا بأبصارهم. كما أن أولئك قالوا يرونه لا إلى جهة؛ لأنهم ينفون جهة العلو علو الذات، وإذا كان كذلك فإنه عند الأشاعرة أن الرؤية ليست إلى جهة العلو؛ لأنهم لما نفوا العلو قالوا: يرونه لا إلى جهة. فإذا كان ليس إلى جهة، فكيف يرونه، وأين يرونه؟ قالوا: يخلق فيهم قوة إدراك للرؤية. يعني: أن الله وللهال ليس في جهة ترى، وإنما هو عندهم في كل مكان، وإذا كان كذلك فكيف يرى وهو في كل مكان؟ ما يمكن تصور ذلك عقلاً، ولهذا قالوا: تكون الرؤية بقوة يجعله بها يُدرك أوبها تحصل الرؤية. وهذا مما يتنزه عنه العقلاء.

ولهذا المعتزلة قالوا للأشاعرة في هذا: أنتم تقولون كلامًا ليس معقولاً ولا يدخل في عقل عاقل، كيف تكون رؤية لا إلى جهة؟ إما أن تثبتوا الجهة، وإما أن تنفوا الرؤية. وكلام المعتزلة في هذا تحقيق ودقيق؛ لأنه فعلاً إثبات الرؤية يقتضي إثبات الجهة، وهذه تُلازم تلك. أما أن يثبت رؤية إلى غير جهة فهذا باطل. ولهذا حمى الله كالله المتابعين للنصوص أتباع السلف الصالح عن التناقض في هذا المقام، وجعلوا الباب بابًا واحدًا.

قوله: «لا تُنضامُونَ فِي رُؤْيَتِهِ»، يعني: لا يلحق بعضكم مشقة في الرؤية، بل كل واحد يراه وهو مستريح دون مضامة ودون ازدحام في

هذه الرؤية ، وذلك لأن الله رَجَكَ قال: ﴿ لَا تُدْرِكُمُ ٱلْأَبْصَرُوهُ وَيُدْرِكُ الأَبْصَنَرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] فهو ﷺ يُرى يوم القيامة، وليست رؤية إدراك؛ كما ترى أنت في هذه الدنيا السماء بعينيك وليست رؤيتك للسماء رؤية إدراك وإحاطة، وإنما ترى بعض السماء، والله عَجْكُ لا تدركه الأبصار، يعني: لا يُحاط به على، فحصول الرؤية لا يعني الإحاطة، بل هو على منزه عن أن يحيط به أحد من خلقه لا برؤية ولا بغيرها ؛ كما قال على: ﴿ لَا تُدرِكُ الْأَبْصَنُو وَهُوَيُدرِكُ الْأَبْصَنَرَ ﴾. هذا التمثيل جاء في الحديث في قوله: « كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرَ »، وفي رواية: «هَلْ تُضَارُونَ فِي الشُّمْس لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ »(١)، ووجه التمثيل: تشبيه الرؤية بالرؤية وليس تشبيه المرئي بالمرئي (٢)، وهذه العبارة مشهورة وهي أن الرؤية في هذه الأحاديث هي التي شبهت بالرؤية، فرؤية العباد ربهم يوم القيامة مشبهة برؤية العباد الشمس والقمر، من جهة أنها رؤية يشترك فيها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٠٦، ٢٥٧٣، ٧٤٣٧) مطولاً، ومسلم (١٨٢) مطولاً، من حديث أبي هريرة ، وفيه: «... فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « هَلْ تُضَارُّونَ فِي رُؤْيَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ؟ قَالُوا: لاَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ « هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُولَهَا سَحَابٌ ». قَالُوا لاَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ « هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُولَهَا سَحَابٌ ». قَالُوا لاَ يَا رَسُولَ اللَّهِ.قَالَ « فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ ...».

 <sup>(</sup>۲) انظر: رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن الأشعري (ص۲۳۹)، ومنهاج السنة النبوية
 (۳۳۲/۲)، ومجموع الفتاوى (٤٧/٣)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢١١).

الجميع البعيد والقريب، ومن جهة أنهم يرونه جهة العلو، وهذا لا يعني أن يكون المرئي ممثلاً مشبهًا بالمرئي، وهذا تشبيه الرؤية بالرؤية من جهة عدم التضام وعدم الضيم فيها، وأن كل واحد يراه وهو غير مأخوذ منه شيء، ولا مظلوم في هذه الرؤية.

هذه كلها من آثار اسم الله الجميل، فإن الله عَلَى جميل؛ كما ثبت في صحيح مسلم وغيره أن النبي على قال: «إِنَّ اللَّهُ جَمِيلٌ يُحِبُّ

الْجَمَالَ»(١)، فهو الله جميل الذات، وجميل الصفات، وجميل الأفعال - تبارك ربناوتعالى وتقدس -.

وقد قال ابن القيم ﴿ كَالَكُ فِي نُونيتُهُ (٢):

وَهُوَ الْجَمِيلُ عَلَى الْحَقِيقَةِ كَيفَ لا وَجَمَالُ سَائِرِ هَا إِلاَكَ وَالْحَوَانِ مِالَ مَا الْحَدَالُ عَلَى الْحَدِفَانِ مِسَائِرِ هَا الْحَدَالُ عَلَى الْحِرفَانِ مِسَانِ الْجَمِيلِ فَرَبُّهَا أُولَى وأجددُرُ عِندَ ذِي العِرفَانِ فَجمَالُهُ عَالسَّمَانِ والأسمَانِ والأسمَانِ والأسمَانِ والأوصَافِ واللهِ وَاللهِ وَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُوالِيَّامِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا

جمال سائر هذه الأكوان من بعض آثار الجميل، وكل جمال موجود في مخلوقاته تبارك وتعالى، فالله و ألى وأحرى وأحق به، وإذا كان من الناس من يحب الجمال ويعشق الجمال ويلذ للجمال، فإن أعظم النعيم الذي يحصل بالجمال ويعني من جهة الجمال عو رؤية وجه الله و الكريم بعد دخول الجنة، فإن هذا هو أعلى النعيم ؛ لأن فيه التلذذ بالجمال الكامل المطلق بجميع الجهات:

- جهة سماع الصوت، أي كلام الله ﷺ لعباده.
  - ومن جهة جمال الأفعال.
    - ومن جهة جمال الذات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر النونية (٢١٤/٢) بشرح ابن عيسي.

وهذا مما لا تحيط به عبارة، وإنما يُدَلُّ على بداياته، والله على أعلم بحقائق ذلك، وبما يحصل لأهل النعيم من التلذذ برؤية وجهه الكريم، اللهم اجعلنا ممن يتلذذ برؤية وجهك الكريم في غير ضراء مضرة، واجعلنا ممن غفرت لهم وأنلتهم ذلك بفضلك ورحمتك.

ومسألة الرؤية من المسائل العظيمة جدًا، فمن أيقن بها لا بد له من عمل بعد ذلك ليحظى بذلك الفضل العظيم ؛ ولأن الإيمان قول وعمل، وكل ركن من أركان الإيمان يبعث على العمل، فليست عقيدة لاهوتية مجردة، يعني: لا عمل معها، وجميع اعتقاد أهل السنة والجماعة هو مبعث للعمل؛ لهذا إذا كان الإيمان في مرتبة الاعتقاد فإنه يبعث مباشرة على العمل والمقال الصالح، فَثَمَّ تلازم بين أركان الإيمان الثلاثة: القول، والعمل، والاعتقاد، فإن الاعتقاد إذا وُجِدَ لزم منه صواب اوصحة العمل، ولزم منه صحة وصواب القول. ولهذا لا تظن أن أهل السنة حين يبحثون هذه المسائل يبحثونها بحثًا لاهوتيًا مجردًا، أو فلسفيًا، أو عقليًا، وإنما يبحثونها لأن فيها التسليم لنصوص الكتاب والسنة، فإذا أيقنت بأن القرآن كلام الله فليس لك إلا اتباع القرآن والاستجابة لما جاء في الكتاب، وإذا أيقنت بأن المؤمنين يرون ربهم الحجلا يوم القيامة، وأن المنافقين لا يرونه، وأن الكفار لا يرونه، وأن من دخل الجنة رأى ربه على وهذا أعلى النعيم، حض ذلك على حسن العمل،

وعلى تصفية القلب من كون محبة غير الله عَلَى فيه ؛ لأن أعظم ما يصاب به العباد أن يكون في قلوبهم محبة غير الله عَظِن ، فإذا كان في القلب حب الدنيا، وحب الملذات، وحب الشهوات، وحب الجاه، وحب الشهرة، وحب المال، خرج بعض التوحيد، وأصيب العبد من مقاتله، أما إذا كان المرء يوطن نفسه ويجاهد على أن يكون الله ﷺ في قلبه، وليس في قلبه إلا ربه تبارك وتعالى، فإنه حاز في ذلك قصب السبق. ولهذا جاء في الأثر: «ما وسعتني أرضي ولا سمائي ولكن وسعنى قلب عبدى المؤمن»(١)؛ لأن الله رجال خص ابن آدم بأن قلبه يمكن أن يكون عالمًا بالله والله على قدر ما يجتمله القلب، والقلب يسع الإيمان بالله عَلَى الكامل، والله عَلَى آثاره بجميع أنواعها: آثار أسمائه وصفاته عجزت عنها السموات والأرض ؛ لهذا بعضها في السموات، وبعضها في الأرض، وبعضها في الملائكة، وبعضها في الناس، ولكن قلب المؤمن يدرك ذلك ويعلم آثار أسماء الله عَجْكُ وصفاته.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب (۱۷٤/۳)، وعبد الله بن الإمام أحمد في الزهد (ص۸، ۸۱)، وذكره ابن رجب في كلمة الإخلاص (ص۷۷)، وشيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (۳۷۷)، وابن القيم في الوابل الصيب (ص٤٢)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (١٢٢/١٨): «هذا ما ذكروه في الإسرائيليات ليس له إسناد معروف عن النبي الله ومعناه: وسع قلبه محبتي ومعرفتي» ا.ه.

وهذا باب واسع من آثار العقيدة الصحيحة قد لا يدركه طالب العلم أول ما يبدأ في دراسة العقيدة، ولكن متى أحس بذلك وأدركه، وخاصة آثار الأسماء والصفات، وآثار الاعتقاد في القلب، حيث إنه يكون معه فلا يغيب عن باله، ليس من جهة الاعتقاد فقط، وإنما من جهة الإحساس بعظم هذه العقيدة، متى ما ألفها. وهذا الإلف يكون بكثرة الترداد عليها؛ لأنه في أول طلب العلم يسعى الذهن لتصور الاعتقاد من حيث هو، ويسعى لفهم أدلته واستيعابه، بعد ذلك يحس العبد أنه ينتقل إلى أثر هذا الاعتقاد بعدما كان يجاهد نفسه بالاستمرار على تعلم العقيدة.

1.7 =

# [انتقام الله ﷺ لمن عادى له وليًا]

# الشرح:

هذا الحديث أيضًا فيه إثبات صفة المحبة لله عظن، وفي قوله: « فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ » يعني: يُسَدّد في سمعه، « وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ » يعني: يُسدد في بصره، « وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا » يعني: يسدد في بصره، « وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا » يعني: يسدد في يعني: يسدد في بصره، « وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا » يعني: يسدد في يعده، فلا يحصل منه بهذه الجوارح إلا ما يحب الله عظن فيوفق ويعان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٠٢).

فيها على فعل الخير وعلى ترك الشر من جهة سمعه وبصره ويده ورجله.

وقوله « وَمَا تَرَدَّدْتُ عَن شَيْءِ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَن نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ » فيه ذكر التردد مضافًا إلى الله عَلَى الله فَهَل التردد صفة لله عَلَى أم لا؟

بعض أهل السنة لا يضيف التردد إلى الله عَلَى صفة ؛ لأن التردد ينقسم إلى محمود ومذموم، وإطلاق إضافة الوصف فيما ينقسم إلى محمود ومذموم الأصل خلافه؛ لأن الأصل ألا يضاف إلى الله ﷺ إلا ما هو مجمود، والتردد قد يكون عن نقص علم، والله على منزه عن ذلك. ولهذا ذهب من ذهب من أهل العلم إلى عدم إثبات صفة التردد إلى الله عَلَىٰ ؛ لأنهم جعلوا منشأ التردد عن عدم علم، أو عن جهل، أو عن عدم قدرة، أو عن عدم قوة على إنفاذ الشيء، وأشباه ذلك، فمنعوا وصف الله عجلًا بالتردد. والقول الثاني عند أهل السنة: أنَّ التردد صفة من صفات الله عَلَى، وأن تردده عَلَى بحق، وأن حقيقة التردد ليس معناها أنها تنشأ عن جهل أو عن عدم قوة أو قدرة ؛ كما قاله الأولون، بل حقيقة التردد أنه تردد الإرادة في أي الأمرين أصلح للعبد، أو في أي الأمرين أوفق للحكمة، أو نحو ذلك، أو تردد الإرادة في المصلحة المقتضية لذلك.

وتردد الإرادة ليس ناشئًا عن الجهل وعدم العلم أو نحو ذلك فهذا منزه عنه الرب على وإنما هو ناشئ عن محبة الله لاختيار الأصلح لعبده ؛ فلهذا وقع التردد بين الصالح والأصلح، يعني: في الاختيار. وإذا كان كذلك فإن التردد على هذا يكون كمالاً ؛ لأنه لم ينشأ عن جهل، ولا عن عدم قدرة، أو عدم قوة، وإنما هو راجع إلى الحكمة، ومقتضى قدر الله وحكمته على الحكمة.

وهذا الثاني هو قول شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وعزاه إلى السلف وإلى مذهب سلف هذه الأمة.

<sup>(</sup>۱) سئل شيخ الإسلام مَعْ الله عن التردد ما معناه في هذا الحديث؟ فأجاب: «قد رد هذا الكلام طائفة، وقالوا: إن الله لا يوصف بالتردد، وإنما يتردد من لا يعلم عواقب الأمور، والله أعلم بالعواقب. وربما قال بعضهم: إن الله يعامل معاملة المتردد. والتحقيق: أن كلام رسوله حق، وليس أحد أعلم بالله من رسوله، ولا أنصح للأمة منه، ولا أفصح ولا أحسن بيانًا منه، فإذا كان كذلك كان المتحذلق والمنكر عليه من أضل الناس وأجهلهم وأسوأهم أدبًا، بل يجب تأديبه وتعزيزه، ويجب أن يصان كلام رسول الله هي. ا.ه.. انظر: مجموع الفتاوى (١٢٩/١٨).

وقال بَطْاللَّكُهُ في مجموع الفتاوى (١٠/٥٠): «فبين أنه يتردد؛ لأن التردد تعارض إرادتين، وهو الله يحب ما يحب عبده، ويكره ما يكرهه، وهو يكره الموت فهو يكرهه؛ كما قال: «وأنا أكره مساءته»، وهو الله قد قضى بالموت، فهو يريد أن يموت، فسمى ذلك ترددًا، ثم بين أنه لا بد من وقوع ذلك». ا.ه.

الصفة الثالثة في الحديث: الكراهة، قال: « يَكُرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكُرَهُ مَسَاءَتَهُ » ووصف الله بأنه يكره جاء في القرآن والسنة في أحاديث كثيرة، مثل قول الله على: ﴿ وَلَلَكِن كَرِهَ اللهُ النَّهِ عَالَهُمُ فَتُبَطَّهُمُ وَقِيلَ الْقَعُدُوا مثل قول الله على: ﴿ وَلَلَكِن كَرْهَ الله الله عَلَيْكَ الله الله عَلَيْ هذا يتعلق بالأعيان ـ أي مَع القوات ـ وبالصفات، وهو صفة اختيارية، وهو هنا في الحديث يتعلق بالمساءة « يَكُرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مُسَاءَتَهُ وَلَا بُدَّ لَهُ مِنْهُ » (۱).

<sup>(</sup>۱) جملة: « وَلَا بُدَّ لَهُ مِنْهُ » ليست في البخاري، وإنما رواها الشهاب القضاعي في مسنده (۲۷/۲)، وابسن أبسي الدنيا في الأولياء (ص٩)، وأبو نعيم في الحلية (٣٢/٤)، و(٣١/٨)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٩٥/٧) من حديث أنس ١٠٠٠٠

#### [ نزول الله 總]

٢٦ ـ وعنه أن رسول الله ﷺ قال: « يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاءِ اللهُ ﷺ قال: « يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاءِ اللهُ اللَّنْيَا كُلَّ لَيْلَةٍ حينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَعْظِيَهُ اللَّيْلِ الآخِرُ، فَيَقُولُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ؟ » فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْظِيَهُ ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ؟ » مَنْ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ؟ » مَنْ مَنْ عَليه (١).

#### الشرح:

هذا الحديث فيه إثبات عدد من صفات الرب على، وأظهرها صفة النزول له على ونزول الله على نقول فيه ما نقول في الاستواء: النزول معلوم أو غير مجهول، والكيف غير معقول، والسؤال عنه بدعة، والإيمان به واجب.

ونزول الرب عَجْكُ إلى سماء الدنيا جاء في بعض الروايات أنه: «حينَ يَبْقَى نصف اللَّيْلِ الآخِرُ »(٢)، وفي الرواية التي ساقها المؤلف بَرَاللَّهُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٤٥، ٦٣٢١، ٧٤٩٤)، ومسلم (٧٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤٠٥/٢)، والدارمي (١٤٧٨) من حديث أبي هريرة ﷺ، وعند مسلم (٧٥٨): **«لشطر الليل»**.

«حينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ»، وجاء في بعض الروايات: «كُلَّ لَيْلَةٍ» (١) بلا ثلث ولا نصف.

وأهل العلم منهم من حمل هذا على الفاضل والأفضل، أو أن الثلث الأخير آكد، وأن النزول يبدأ في نصف الليل الآخر (٢).

ومنهم من حملها على أن حساب نصف الليل غير حساب ثلث الليل الآخر، فإذا قيل نصف الليل فهو حساب ما بين غروب الشمس إلى طلوع الفجر الثاني مقسومًا على اثنين تضيفه على ساعة الغروب يعطيك ابتداء نصف الليل.

وأما ثلث الليل الآخر فيكون ما بين الغروب إلى الإشراق والوقت مأخوذ الثلث الآخر منه، والوقت على هذين متقارب، وشيخ الإسلام لما قال هذا، قال: وهذا القول وجيه. يعني أن حساب نصف الليل يكون غير حساب ثلث الليل.

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كُلُلُكُ كما في مجموع الفتاوى (٤٧٠/٥): «فإن كان النبي قد ذكر النزول أيضًا إذا مضى ثلث الليل الأول، وإذا انتصف الليل، فقوله حق وهو الصادق المصدوق، ويكون النزول أنواعًا ثلاثة: الأول: إذا مضى ثلث الليل الأول، ثم إذا انتصف وهو أبلغ، ثم إذا بقي ثلث الليل وهو أبلغ الأنواع الثلاثة». ا.ه.

وعلى العموم نقول: إن الروايات متفقة في أن النزول يكون في ثلث الليل الآخر<sup>(۱)</sup>، وهو الأكثر رواية والأثبت ـ كما ساق المؤلف منا ـ أو في نصف الليل الآخر على اعتبار.

النزول في صفة الله الله الخوض فيه بأكثر مما جاء فيه النص، فمن خاض فيه بذكر مسائل مثل قولهم: هل يخلو منه العرش أو لا يخلو منه العرش؟ وهل إذا نزل إلى سماء الدنيا يخلو منه ما فوق السماء السابعة؟ وأشباه ذلك.

كل هذه مباحث باطلة ؛ لأنها مبنية على تشبيه النزول بنزول المخلوق، والله على لا نعلم كيفية اتصافه بصفاته، فهو المناه أجلُّ وأعظم من أن نعلم بكيفية اتصافه بصفاته، فإثبات صفة النزول إثبات صفة لا إثبات كيفية، ولا نخوض بأكثر من ذلك، والأحاديث في النزول قريبة من التواتر(٢) من كثرتها.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) صرح بتواتر أحاديث النزول عدد من أهل العلم، قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٢/٥): «هو حديث متواتر عند أهل العلم بالحديث» اهـ، وقال ابن القيم في الصواعق المرسلة (٣٨٧/١): «إنها وردت من نحو ثلاثين صحابيًا اهـ، وقال الذهبي في العلو (ص١٠٠): «وقد ألفتُ أحاديث النزول في جزء، وذلك متواتر أقطع به» اهـ، وأورد جملة كبيرة منها ابن خزيمة في كتاب التوحيد (٢٩١/١).

وقوله: «مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهُ، مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهُ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ؟ مرتبة الدعوة أولاً لأنها أعم، والسؤال بعدها لأنه أخص، والاستغفار الأخير لأنه خاص الأخص؛ لأن الداعي قد يكون عابدًا وقد يكون سائلاً، وإجابة الداعي قد تكون إثابة الداعي بالثواب، أو قد تكون إعطاء السائل؛ لذلك لما بدأ بالعام قال: «مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟»، يدخل في ذلك أهل الصلاة، وأهل تلاوة القرآن، وأهل الذكر في آخر الليل، فيعطيهم رب العالمين أجرهم بغير حساب.

ثم السؤال «مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهُ»، يعني: من يسأل مسألة خاصة، وهي بعض الدعاء، ثم قال: «مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ؟»، فالسؤال قد يكون سؤال دنيا أو سؤال استغفار، يعني عامًا، ثم خصه بالاستغفار في آخرها. وهذا فيه إثبات صفة الكلام لله على من أبطل فائدة الدعاء، وفائدة والإجابة والإعطاء، وهذا فيه الرد على من أبطل فائدة الدعاء، وفائدة السؤال، وفائدة الاستغفار، وفائدة العبادة في التأثير على القدر؛ كما هو قول طائفة من الصوفية في زعمهم أن الأمور مقدرة ولا حاجة

للدعاء لتحصيلها، وهذا باطل، بل الأمور مقرونة في القدر وفي الكتاب السابق بأسبابها، والدعاء والسؤال من جملة تلك الأسباب.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۹۲/۸ ، ۱۹۳).

111

## [ وصف الجنان والنظر إلى الله ﷺ ]

۲۷ ـ وعن أبي موسى الأشعري الله قال: قال رسول الله على: « جَنَّتَانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَرُوا رَبَّهَمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِلاَّ رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجُهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْنٍ » . رواه البخاري (۱).

## الشرح:

قوله على هنا: ﴿ جَنَّتَانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا ، وَجَنَّتَانِ مِنْ فَهِ الْمِنْ عَلَى الْمَانِ عَلَى الْمَعْ آنِيتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا »، هذا كالتفسير لقوله على: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ الرحمن: ٢٦]، ثم قال بعدها: ﴿ وَمِن دُونِهِ مَاجَنَّنَانِ ﴾ الرحمن: ٢٦]، فهذا تفسير للجنتين والجنتين، وفيه إثبات صفة الكبرياء لله على والرداء والإزار الذي جاء في الحديث الذي رواه مسلم: ﴿ الْكِبْرِيَاءُ والرداء والْعِزَّةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا عَذَّبَتُهُ ﴾ (٢)، والرداء والرداء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٧٨، ٤٨٨٠، ٧٤٤٤)، ومسلم (١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٢٠) من حديث أبي سعيد، وأبي هريرة ﴿ عَلَىٰكُ.

والإزار: ما يكون ملابسًا للموصوف لا ينفك عنه ويحجب صفته عن الرائى، فالإزار بالنسبة للإنسان يحجب بعض الصفات التي فيه: صفة رجليه، وصفة ساقه، وصفة حقويه، وسوءته، إلى آخر ذلك، والرداء أيضًا يحجب بعض الصفات. فلا يُتصور من ذكر الرداء والإزار لوازم ذلك من أن الإزار لا يكون إلا على حقوين وعلى جنب، وأنّ الرداء كذلك لا يكون إلا على منكبين ؛ كما التزمه طائفة من غلاة الحنابلة (١) ، فأثبتوا عددًا من الصفات بمثل هذه اللوازم، هذا باطل حتى من جهة اللغة، فالإزار والرداء هذان اسمان لما يحجب رؤية الرائي إلى صفات المرئى (٢)؛ لهذا قال هنا: «وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَرُوا رَبُّهَمْ تُبَارَكُ وَتَعَالَى إِلاَّ رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْن، فدل على أن الكبرياء هو الرداء، فالذي حجب رؤية الرائين إلى صفة الرب كالله إلى وجهه الكريم هو الرداء، وكذلك العزة حجبت أن يُرى صفة الرب عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله المقصود من ذلك أن هذا معنى قوله: (رداءُ الْكِبْرِيَاءِ) هنا، وكذلك

قوله «الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَالْعِزَّةَ إِزَارِي، في غيرها، وهذا موطن تحتاجه؛

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ اللَّهُ فِي مجموع الفتاوى (۱۸٦/۲۰): «وفي الحنبلية أيضًا مبتدعة، وإن كانت البدعة في غيرهم أكثر، وبدعتهم في زيادة الإثبات في حق الله».

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (١٧/٤)، والتوقيف على مهمات التعريف (١/٥٢).

لأن كثيرًا من الشراح لم يحسن هذا المقام.

# ٢ - باب قول الله ﷺ: ﴿ حَقَّ إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ مِرَقَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ أَقَالُوا ٱلْحَقِّ وَهُو ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيرُ ﴾ [سبا: ٢٣] آ كتاب الكهنة ودجلهم]

٢٨ ـ عن عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسِ عَلَيْكُ قَالَ: أَخْبَرَنِي رَجُلٌ مِنْ أُصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ مِنَ الأَنْصَارِ أَنَّهُمْ بَيْنَمَا هُمْ جُلُوسٌ لَيْلَةً مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ رُمِيَ ينَجْم فَاسْتَنَارَ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَاذَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ إِذَا رُمِيَ بِمِثْلِ هَذَا ». قَالُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ كُنَّا نَقُولُ وُلِدَ اللَّيْلَةَ رَجُلٌ عَظِيمٌ وَمَاتَ رَجُلٌ عَظِيمٌ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « فَإِنَّهَا لاَ يُرْمَى بِهَا لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلاَ لِحَيَاتِهِ وَلَكِنْ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى اسْمُهُ إِذَا قَضَى أَمْرًا سَبَّحَ حَمَلَةُ الْعَرْشِ ثُمَّ سَبَّحَ أَهْلُ السَّمَاءِ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ حَتَّى يَبْلُغَ التَّسْبِيحُ أَهْلَ هَذِهِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا ثُمَّ قَالَ الَّذِينَ يَلُونَ حَمَلَةَ الْعَرْشِ لِحَمَلَةِ الْعَرْش: مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ فَيُخْبِرُونَهُمْ مَاذَا قَالَ: قَالَ فَيَسْتَخْبِرُ بَعْضُ أَهْلِ السَّمَوَاتِ بَعْضًا حَتَّى يَبْلُغَ الْخَبَرُ هَذِهِ السَّمَاءَ الدُّنْيَا فَتَخْطَفُ الْجِنُّ السَّمْعَ فَيَقْذِفُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ وَيُرْمَوْنَ بِهِ فَمَا

جَاءُوا يهِ عَلَى وَجْهِهِ فَهُوَ حَقٌّ وَلَكِنَّهُمْ يَقْرِفُونَ فِيهِ وَيَزِيدُونَ » رواه مسلم والترمذي والنسائي (١).

79 ـ وعَنْ النَّوَّاسِ بْن سَمْعَان ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُول اللَّه ﷺ إِذَا لَرَادَ اللَّه أَنْ يُوحِي بِالأَمْرِ تَكُلَّمَ بِالْوَحْي، أَخَذَتْ السَّمَاوَات رَجْفَةٌ ـ أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ ـ شَدِيدَةٌ ، خَوْفًا مِنْ اللَّه ﷺ ، فَإِذَا سَمِعَ بِلَلِكَ أَهْلِ السَّمَاوَات صُعِقُوا وَخَرُّوا لِلَّهِ سُجَّدًا فَيَكُون أَوَّل مَنْ يَلْكِلُكَ أَهْل السَّمَاوَات صُعِقُوا وَخَرُّوا لِلَّهِ سُجَّدًا فَيكُون أَوَّل مَنْ يَرْفَع رَأْسه: جِبْرِيل النَّكِمِ، فَيُكلِّمهُ اللَّه مِنْ وَحْيه يِمَا أَرَادَ ، يَرْفَع رَأْسه: جِبْرِيل عَلَى الْمَلَائِكَة ، كُلَّمَا مَرَّ يسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتهَا: فَيَمْضِي جِبْرِيل عَلَى الْمَلَائِكَة ، كُلَّمَا مَرَّ يسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتهَا: مَاذَا قَالَ رَبِّنَا يَا جِبْرِيل ، فَيَقُول جِبْرِيل قَالَ الْحَقّ وَهُو الْعَلِيّ مَاذَا قَالَ رَبِّنَا يَا جِبْرِيل ، فَيَقُول جِبْرِيل قَالَ الْحَقّ وَهُو الْعَلِيّ الْكَبِيرِ قَالَ الْحَقّ وَهُو الْعَلِيّ الْكَبِيرِ قَالَ الْحَقّ وَهُو الْعَلِيّ الْكَبِيرِ قَالَ فَيْتُولُونَ كُلّهم مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِيل فَيَاتَهِي جِبْرِيل وَابِن خَزِيد وَابِن خَرِير وابن خزيمة واللفظ له (٢) . بِالْوَحْي حَيْثُ أَمَرَهُ اللَّه عَلَى اللهظ له (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجـه مـسلم (۲۲۲۹)، والترمـذي (۳۲۲۶)، والنـسائي في الكـبرى (۳۷٤/٦)، والإمام أحمد في المسند (۲۱۸/۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (٢٢٧/١)، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٣٦/١)، وابن خزيمة في التوحيد (٣٠٨)، والآجُري في الشريعة (٣٠٧)، والطبري

## الشرح:

فمنها: صفة العلو لله عَظِلًا.

ومنها صفة الكلام له ﷺ.

والمقصود من إيراد الشيخ والمنكان المدين الحديثين أن ذلك من الإيمان بالله ؛ إيمان بعلوه وبصفاته وبكلامه والله كذلك فيه الإيمان بالملائكة ، وهذا كله من أصول الإيمان.

ومناسبة هذا الباب لكتاب أصول الإيمان أن فيه برهانًا على أن المستحق للعبادة هو الله على أنه هو المتصف بصفات الكمال والجلال، وهـ ذا البـاب فيه ذكر لـصفات الجـلال لله على منه والله على كل من في السماوات ومن في الأرض خائف منه وجل منه في الحقيقة ؛ إذ هو الجليل على ولذلك كان الأعرف به في السماء الملائكة، فإن الملائكة:

في تفسيره (٩١/٢٢)، وابسن أبسي حساتم كما ذكر ابسن كشير في تفسيره وسساقه بإسسناده (٥٣٨/٣)، وأبسونعيم في الحليسة (١٥٢/٥)، والطبرانسي في مسند الساميين (٣٦٦/١)، والبغوى في تفسيره (٥٥٧/٣).

﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِم وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ النحل: ١٥٠، وقال كان في وصفه م أيضا: ﴿ وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ الأنبياء: ٢٨١، فصفات الجلال لله كان وصفات الحمال له كان هذه كلها دلائل على أنه هو المستحق للعبادة وحده دون غيره ؛ لأنه المتصف بالعظمة الكاملة ، فكل ما في السماوات وما في الأرض جارٍ على وفق أمره كان .

والصفات التي فيها هذا البرهان هي صفات الجلال لله على وصفات الجلال الله على وصفات الجلال هي الصفات التي تورث الخوف في القلب؛ لأن الصفات تنقسم إلى: إلى أقسام متنوعة باعتبارات، ومن تقسيمات الصفات أنها تنقسم إلى: صفات جلال، وصفات جمال.

فالصفات التي تحدث في القلب الخوف والهلع والرهبة من الرب الله هذه تسمى صفات الجلال، والذي يتصف بصفات الجلال على الحقيقة هو الله على الخقيقة هو الله على الخقيقة هو الله على المخلوقون فإنهم كان الكامل في صفاته هو المستحق للعبادة، وأمّا المخلوقون فإنهم ناقصون في صفاته م يعلمون أن حياتهم ليست حياة كاملة، وإنما هي حياة إذا عرض لها أي عارض صار المخلوق مَيتًا، وإذا عرض له أي عارض صار مريضًا، وإذا عرض له أي عارض صار ضعيفًا لا يستطيع عارض صار مريضًا، وإذا عرض له أي عارض ما وفياً الكمال، وهم ضعاف فقراء محتاجون ليست لهم صفات الكمال، وهذا دليل نقصهم ودليل عجزهم ودليل أنهم مقهورون مربوبون، فيجب أن يتوجه العباد إلى من له صفات الكمال ونعوت الجلال وبالحمال، وهو الله على وحده الله الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده الله الله وحده الله وحد الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده الله وحد الله وحده الله وحد الله وحدد الله وحد الله وحد الله وحد الله وحد الله ودد الله ودد الله ودد الله ودد

بقي الكلام على مسألة فيه وهي من المسائل المهمة: وهي أن صفة كلام الرب على في ظاهر الحديث، قال: «إِذَا أَرَادَ اللَّه أَنْ يُوحِي بِالأَمرِ تَكُلَّمَ بِالْوَحْي، أَخَذَتْ السَّمَاوَات رَجْفَةً - أَوْ قَالَ رَعْدَةً - شَدِيدَةً، بَالأَمرِ تَكُلَّمَ بِالْوَحْي، أَخَذَتْ السَّمَاوَات رَجْفَةً - أَوْ قَالَ رَعْدَةً - شَدِيدَةً، خَوْفًا مِنْ اللَّه عَلَى السَّمَاوَات صُعِقُوا» وقد وصف سماع الملائكة للصوت بأنه كجر السلسلة على الصفوان يعني وصف سماع الملائكة للصوت بأنه كجر السلسلة على الصفوان يعني على الصخر، وهذا جعله بعض الناس صفة للكلام، وظاهر الحديث أنه وصف للسماع لا وصف للكلام، فصفة الكلام لله على ثابتة، لكن

لم يثبت فيها شيء من جهة التفصيل إلا ما جاء في الحديث الصحيح: «يَحْشُرُ اللَّهُ الْعِبَادَ فَيُنَادِيهِمْ بِصَوْتٍ يَسْمَعُهُ مَنْ بَعُدَ كَمَا يَسْمَعُهُ مَنْ أَعُدَ كَمَا يَسْمَعُهُ مَنْ وَقُرُبَ » (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٣٣٧)، وخلق أفعال العباد (٩٨)، والإمام أحمد في المستدرك في المستدرك والحاكم في المستدرك (٢٢٥/١)، والحاكم في المستدرك (٢١٥/٢)، والضياء في المختارة (٢٥/٩) من حديث عبد الله بن أنيس .

السَّمَاوَات رَجْفَةً ـ أَوْ قَالَ رَعْدَةً ـ شَدِيدَةً ، خَوْفًا مِنْ اللَّه ﷺ فَإِذَا سَمِعَ يَلْكُ أَهْلِ السَّمَاوَات صُعِقُوا وَخَرُّوا لِلَّهِ سُجَّدًا فَيكُون أَوَّل مَنْ يَرْفَع لِلْكِ أَهْلِ السَّمَاوَات صُعِقُوا وَخَرُّوا لِلَّهِ سُجَّدًا فَيكُون أَوَّل مَنْ يَرْفَع رَأْسه : جِبْرِيل السَّيِّظ ، فَيُكلِّمهُ اللَّه مِنْ وَحْيه يِمَا أَرَادَ ، فَيَمْضِي جِبْرِيل عَلَى الْمَلَائِكَة ، كُلِّمَا مَرَّ يسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتها : مَاذَا قَالَ رَبَّنَا يَا جِبْرِيل عَلَى الْمَلَائِكَة ، كُلِّمَا مَرَّ يسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتها : مَاذَا قَالَ رَبَّنَا يَا جِبْرِيل فَلَى الْمُعَلِي الْمُكَائِكَة الْمُكلِي الْكَبِيل ، يعني : أن هذا محتمل أن فَيقُول جِبْرِيل قَالَ الْمُحَقِّ وَهُو الْعَلِي الْكَبِيلِ» ؛ يعني : أن هذا محتمل أن يكون بعد إرادة الكلام ، أو أنه وصْفٌ لما سُمِع من حال السماوات ، أما وصف كلام الله ﷺ فهذا لا يقال فيه بشيء إلا ما ثبت في الحديث أنه وصف كلام الله ﷺ فهذا لا يقال فيه بشيء إلا ما ثبت في الحديث أنه وسف كلام الله كَلَ قَالَ يَسْمَعُهُ مَنْ قَرُّبَ».

١٣ ـ باب قول الله ﷺ: ﴿ وَمَا فَذَرُوا ٱللَّهَ حَتَى قَدْرِمِوا ٱلْأَرْضُ جَمِيعَ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٧]

[ قبض الله على الأرض وطي السماء]

٣٠ ـ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: يَقُولُ: يَقُولُ: أَنْ مَلُوكُ الأَرْضَ، وَيَطْوِي السَّمَاءَ بَيَمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ مُلُوكُ الأَرْضِ؟ ﴿ رَوَاهِ البخارِي(١).

٣١ ـ وَلَهُ عَنْ ابْنِ عُمَرَ الْمُنْكُ عَنْ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَ: « إِنَّ اللهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الأَرْضَ، وَتَكُونُ السَّمَوَاتُ بِيَعِينِهِ، ثُمَّ اللهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الأَرْضَ، وَتَكُونُ السَّمَوَاتُ بِيَعِينِهِ، ثُمَّ اللهَ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١٢، ٢٥١٩، ٧٣٨٢)، ومسلم (٢٧٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤١٢).

وَرَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

٣٣ ـ ورواه مسلم عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ مِقْسَمِ أَنَّهُ نَظَرَ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عِقْسَمِ أَنَّهُ نَظَرَ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ كَيْفَ يَحْكِى رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ ( يَأْخُدُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ سَمَوَاتِهِ وَأَرَضِيهِ بِيَدَيْهِ فَيَقُولُ أَنَا اللَّهُ ـ وَيَقْبِضُ أَصَابِعَهُ وَجَلَّ سَمَوَاتِهِ وَأَرَضِيهِ بِيَدَيْهِ فَيَقُولُ أَنَا اللَّهُ ـ وَيَقْبِضُ أَصَابِعَهُ وَيَبْسُطُهَا ـ أَنَا الْمَلِكُ » حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى الْمِنْبَرِ يَتَحَرَّكُ مِنْ أَسْفَلِ وَيَبْسُطُهَا ـ أَنَا الْمَلِكُ » حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى الْمِنْبَرِ يَتَحَرَّكُ مِنْ أَسْفَلِ شَيْءٍ مِنْهُ حَتَّى إِنِّى لأَقُولُ أَسَاقِطُ هُوَ يَرَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الل

الشرح:

هذا الباب: باب قوله على: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِمِهِ ﴾ معناه أيضا ذكره

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۷۲/۲)، والنسائي في الكبرى (٤٠٢/٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٥٥/١٠)، وابن أبي عاصم في السنة (٢٤٠/١)، وابن خزيمة في التوحيد (١٧٠/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٨٨).

الإمام في آخر كتاب التوحيد(١).

ومناسبة هذا الباب لكتاب أصول الإيمان أنّ الإيمان بالله الذي هو أعظم أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره من الله ﷺ.

والإيمان بالله يشمل: الإيمان بالله ربًا، والإيمان بالله إلها، والإيمان بأسماء الله وصفاته؛ يعني أن الإيمان بالله يشمل أنواع التوحيد الثلاثة، فلا يكون المرء مؤمنًا بالله حق الإيمان حتى يوحد الله في الإلهية وفي الربوبية وفي الأسماء والصفات. وهذا الباب في توحيد الربوبية، وفيه ذكر بعض صفات الله على وبعض أسماء الله كالى.

<sup>(</sup>۱) انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٦٦٥، ٦٥٦).

﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَ تَعظيمه (١) ، فمن عظموا الله حق تعظيمه (١) ، فمن عبد غير الله ما عظم الله حق تعظيمه ، ومن ألحد في أسمائه وصفاته ما عظم الله حق تعظيمه ، ومن أنكر الرسالة وأنكر إنزال الكتاب ما عظم الله حق تعظيمه ، وما علم صفة الله عظم ولم يعظمه كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (۲۵/۲٤).

وأن السماوات السبع فوق بعض إلى أن تكون السماوات على عظمها وكبرها تحت الكرسي، وأنها بالنسبة إلى الكرسي كدراهم سبعة ألقيت في ترس، وأن الكرسي هو موضع قدمي الرب على، وأن فوقه العرش وفوق العرش رب العالمين الله وأن الكرسي الذي السماوات كسبعة دراهم فيه بالنسبة إلى العرش كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، والله على عرشه وعرشه لا يُحاط به الله الله مستو على عرشه وعرشه لا يُحاط به الله الله الله مستو على عرشه وعرشه لا يُحاط به

وهذا يدل على عظم الله على وعظم صفاته، وأن الإنسان جُبل على أن يكون ظلومًا جهولاً، يغفل عن تعظيم الله وقدره حق قدره على أن يكون جهولاً بصفات الله على وبأسمائه، ولو نال من ذلك ما نال فهو مقصر ؛ لأن عظم الله على وعظم قدره لا يحيط به محيط. وهذا معنى كون الله على محيطًا، وكونه على والسعاء وكونه الله على العظيم، وكونه الجليل ونحو ذلك من أسماء العظمة والجلال.

فإذًا من تأمل صفات الله على، وتأمل الربوبية، وتأمل عظم الله وأسماءه؛ كالجليل، والعظيم، والواسع، والحيط، وأشباه ذلك، علم أن العباد ما قدروا الله حق قدره، وأن العبد إنما يعظم بتوحيد الله بأنواعه الثلاثة الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، وأن توحيد الربوبية مهم لمن كمّله، وتوحيد الأسماء والصفات مهم لمن كمّله،

وتوحيد العبادة هو المهم لمن عبد الله ﷺ؛ وذلك لأنه هو رسالة الأنبياء والمرسلين.

فالتأمل في ذلك ووعظ القلب بذلك والتفكر في ذلك، هذا يورث الإيمان، ولهذا جعلها شيخ الإسلام في هذا الكتاب من أصول الإيمان، فمسن أصول الإيمان: الإيمان: الإيمان بتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، ومن أصول الإيمان التفكر أيضًا في عظمة الله عظمة ربوبيته وجلاله، وما يُجريه في خلقه هي، وقد أمر الله بذلك في مواضع من القرآن، وأمر به النبي في مواضع أيضًا.

فلا بد للعبد من التفكر في عظمة الله على وعظمة صفاته، وكيف أنك إذا تأملت تركيب السماوات بعضها على بعض، وعظم السماوات وعظم الأرض بالنسبة لك أنت، ثم عظم السماوات بالنسبة للأرض، ثم عظم الكرسي بالنسبة للسماوات، ثم عظم العرش، تتصاغر وتتصاغر حتى توجب على نفسك تعظيم الله عظيم الله وتوجب على نفسك الذل؛ لأن العبد لا ينفك إذا آمن بهذا حقيقة أن يكون أذل وألا يترفع ولا يتكبر؛ لأنه يعلم حقيقة نفسه وحقيقة خلقه ومقداره، ثم هو يعظم الله حق تعظيمه.

وأصل الإيمان التذلل لله بعد الإيمان بربوبيته الله وصفاته وصفاته والوهيته، فكلما كان العبد أكثر ذلاً وتعظيمًا لله كلل وخشوعًا في القلب

كان أكثر إيمانًا وأعظم مقامًا عند الله على: ﴿ إِنَّ أَكُرَمُكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

## [ ما أول هذا الأمر؟ ]

٣٤ - وفي الصحيحين عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ ﴿ قَالَ قَالُوا قَدْ بَشَّرْتَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اقْبُلُوا الْبُشْرَى يَا بَنِى تَمِيمٍ ». قَالَ قَالُوا قَدْ بَشَّرْتَنَا فَاعُطِنَا. قَالَ «اقْبُلُوا الْبُشْرَى يَا أَهْلَ الْيَمَنِ». قَالَ قُلْنَا قَدْ قَبِلْنَا فَاحْبِرْنَا عَنْ أُوّلِ هَذَا الأَمْرِ كَيْفَ كَانَ قَالَ «كَانَ اللَّهُ تَبَارَكَ فَأَخْبِرْنَا عَنْ أُوّلِ هَذَا الأَمْرِ كَيْفَ كَانَ قَالَ «كَانَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ وكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ وكَتَبَ فِي اللَّوْحِ وَتَعَالَى قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ وكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ وكَتَبَ فِي اللَّوْحِ وَتَعَالَى قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ ». قَالَ وَأَتَانِى آتٍ فَقَالَ يَا عِمْرَانُ انْحَلَّتْ فَاقَتُكَ مِنْ فِي اللَّوْمِ عَلَى اللَّهُ عَرْبُثُ اللَّهُ اللَّهُ عَرْبُ اللَّوْمِ اللَّهُ اللَّهُ عَرْبُثُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ اللَّهُ عَرْبُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ وَكَتَبَ فِي اللَّوْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْرَانُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

## الشرح:

في هذا الحديث دلالة على الإيمان والتوحيد، لكن قوله: «فَخَرَجْتُ فِي أَثْرِهَا» فيه شاهد على أن صاحب المقام العالي والفضل قد يكون عنده في بعض الأحوال إيثار للمفضول على الفاضل، فهذا أحد الصحابة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۱۹۰، ۳۱۹۱، ۷٤۱۸)، و أحمد في مسنده(٤٣١/٤)، واللفظ له.

انحلت ناقته، وهي لن تذهب لكن سيتعب في البحث عنها، أو يمكن الحصول عليها بسرعة، لكن ربما ناله شيء من التعب، فالحرص على ذلك جعله يترك هذا الأمر العظيم الذي قال فيه النبي الله الأمر العظيم الذي قال فيه النبي الله النبي المناه النبي يكن تعيم، وهذا أمر عظيم.

ولذلك لا يُنتقد المرء إذا ترك الفاضل إلى المفضول بعض الأحيان ؛ لأن من طبيعة البشر أن يحصل عندهم شيء من ذلك، كترك العلم إلى ما هو أدنى منه، فقد يحصل للمرء في بعض الأحيان نوع تقصير في مثل هذا، أو إيثار لما هو أدنى وترك ما هو أفضل.

# [ لا يستشفع بالله على أحد ]

٣٥ - وَعَنْ جُبَيْرِ بِن مُحَمَّدِ بِن جُبَيْرِ بِن مُطْعِم عِن أبيه عَنْ جَدِّهِ قال: أتى رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْعَرَابِيُّ فقال: يا رَسُولَ اللَّهِ جُهِدَتْ الْأَنْفُسُ وَضَاعَتْ الْعِيَالُ وَنُهِكَتْ الْأَمْوَالُ وَهَلَكَتْ الْأَنْعَامُ جُهِدَتْ الْأَنْفُسُ وَضَاعَتْ الْعِيَالُ وَنُهِكَتْ الْأَمْوَالُ وَهَلَكَتْ الْأَنْعَامُ فَاسْتَسْقِ اللَّهَ لِنَا فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ يلكَ على اللَّهِ وَنَسْتَشْفِعُ ياللَّهِ عَلَيْكَ قال رسول اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكَ رسول اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَتَدْرِي ما تَقُولُ؟ ﴿ وَسَبَّحَ رسول اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَحْدِ مِن خَلْقِهِ شَأْنُ اللَّهِ قال : ﴿ وَيُحَكَ إنه لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ على أَحَدٍ مِن خَلْقِهِ شَأْنُ اللَّهِ قَال : ﴿ وَيُحَكَ إنه لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ على أَحَدٍ مِن خَلْقِهِ شَأْنُ اللَّهِ اللَّهُ إِنَّ عَرْشَهُ على سَمَاوَاتِهِ لَعَظَمُ مِن ذلك وَيْحَكَ أَتَدْرِي ما الله إِنَّ عَرْشَهُ على سَمَاوَاتِهِ لَهُ كَذَا ﴾ وقال بأصابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عليه ﴿ وَإِنَّهُ لَيَئِطُ يهِ أَطِيطَ الرَّحْلِ لَهُ كَذَا ﴾ وقال بأصابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عليه ﴿ وَإِنَّهُ لَيَئِطُ يهِ أَطِيطَ الرَّحْلِ بَاللَّا وَالْ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الْمُوالِدِ وَالْمَالِكِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عليه ﴿ وَإِنَّهُ لَيُؤُلِّ يَهِ أَطِيطَ الرَّحُولِ بَاللَّهُ إِلَى اللَّهُ الْمُ الْمُتَسْفَعُ اللَّهُ الْمُوالِدِ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّ يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَا اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۷۲٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۲۱/۱)، وابن أبي شيبة في العرش (۵۷/۱)، والآجري في الشريعة (۳۰۷)، وابن أبي عاصم في السنة (۲۵۲/۱)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۳۹٤/۳)، والطبراني في الكبير (۱۵٤۷).

هذا الحديث إسناده فيه ضعف قد تكلم عليه عدد من أهل العلم(١١).

لكن ما زال علماء السنة يتتابعون على إيراده، فما خلا مصنف في السنة من إيراد هذا الحديث، وذلك لدلالته على أمرين معروفين في كلام أهل السنة:

الأول: علو الله ﷺ، وهذا أمر متواتر وأدلته كثيرة في الكتاب والسنة.

الثاني: أن العرش فوق السماوات، وهذا أيضًا ثابت عندهم، وأن العرش ليس في داخل السماوات، وهذا فيه رد على من زعم من الفلاسفة أو المعتزلة أو غيرهم أن العرش له صفة أخرى.

وفيه أيضًا تنبيه على أن العرش له أركان ؛ لأنه قال: «على سَمَاوَاتِهِ لَهَكَذَا» وأشار بيده مثل القبة ، وفيه رد على بعض الطوائف الضالة في هذا الباب.

<sup>(</sup>۱) انظر: العلو للعلي الغفار للذهبي (ص٤٤)، وتفسير ابن كثير (٣١١/١)، وعون المعبود (١٣/١٣). وممن ذهب إلى تصحيحه:

١. الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٤٠/٤).

٢. شيخ الإسلام ابن تيمية في بيان تلبيس الجهمية (١/٥٧٠، ٥٧١).

٣. ابن القيم في حاشيته على تهذيب السنن (١٣/ ٩ - ٣٥) عون المعبود.

المقصود أن أهل السنة متفقون بلا خلاف بينهم على إيراد الحديث في الأدلة، وضعف إسناده لا يعني عدم إيراده في ذلك لأنه اشتمل على الأمرين السابق ذكرهما.

والأمر الثالث الذي اشتمل عليه هذا الحديث: هو أن العرش يئط، وهذا لم يأت إلا في هذا الحديث، وقد أيّد من حيث المعنى من قوله عليه في السّمون من المعنى من قوله عليه في السّمون من المعنى من فوقه في السّمون من المناه ا

لهذا يورد أهل السنة بالاتفاق هذا الحديث، ولا ينظرون إلى ما في إسناده من الضعف أو الجهالة.

# فائدة مهمة في العمل بالحديث الضعيف:

هناك كلام لبعض المتأخرين أن الحديث الضعيف لا يُعمل به في باب العقائد ولا يعمل به في الفقه (۱)، أما السلف والأئمة فمنهجهم: أن الحديث الضعيف لا يُستدل به في أصل من الأصول؛ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية والمسلكة: «أهل الحديث لا يستدلون بحديث ضعيف في أصل من الأصول؛ بل إما في تأييده أو في فرع من الفروع» (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: الحطة في ذكر الصحاح الستة للقنوجي (ص١٢٥ـ ١٢٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوي (۲٥/٤).

يعني: أن أهل الحديث يستدلون بالحديث الضعيف في الفقهيات، وهذا منهج معروف، فالأئمة مالك والشافعي وأحمد ومن صنّف في السنن يحتجون بأحاديث ضعيفة على السنة؛ لأن الحديث الضعيف عندهم خير من الرأي<sup>(1)</sup>.

وأما في العقيدة فإذا كان الحديث الضعيف أصلاً لم ترد العقيدة إلا في هذا الحديث فإنه لا يُعتمد عليه، لأنه لا يستدل بحديث في أصل من الأصول وتبنى عليه عقيدة ؛ بل لا بد أن يكون الحديث صحيحًا.

وفي الحديث الحسن خلاف، والصواب أن الحسن مثل الحديث الصحيح في الاحتجاج به. أما إذا ورد الحديث الضعيف في تأييد ما دلت عليه النصوص وفي الشواهد، فقد عمل أئمة السنة ذلك.

فلو نظرت في كتاب العرش لابن أبي شيبة لوجدت أن ثلث أسانيده صحيحة والباقي وهو أكثر من ستين أسانيد ضعيفة ؛ لكن لأنها في أصل ثابت استدل به.

وهذا عندهم له أيضًا أصل وهو: أن الحديث إذا كان ضعيفًا واشتمل على أشياء منها ما يؤيد الأصل ومنها ما هو جديد، فإنهم

<sup>(</sup>۱) انظر: السنة لعبدالله بن الإمام أحمد (۱۸۰/۱، ۱۸۱)، والمحلى لابن حزم (۱۸۱، ۱۸۰)، وتاريخ بغداد (۱۸۲ على).

يستدلون به في التأييد لما ثبت في الأصل، وأما ما انفرد به الحديث الضعيف من الاعتقاد أو من الأمر الغيبي فإنهم لا يثبتونه. مثل هذا الحديث الذي معنا، فإنه اشتمل على أشياء ثابتة: اشتمل على أشياء مؤيدة للنصوص فلا بأس بإيراده وما دل عليه، واشتمل على ذكر الأطيط وهو لم يرد إلا في هذا؛ لذلك نقول: لا نثبت الأطيط لأجل أنه ما ورد إلا في هذا الحديث. ونجعل الأطيط في معنى قول الله: ﴿ ٱلسَّمَالَةُ مُنفَطِرٌ بِهِ عَلَى المزمل: ١٨]، ومعنى قوله ١٨٤ ﴿ تُكَادُ السَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَالَيْكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴿الشورى : ٥١. والمتأخرون ـ وخاصة لما نشأت مدرسة أهل الحديث في الهند في القرن الثالث عشر ـ بالغوافي نفى الاستدلال بالحديث الضعيف، ثم ورد هذا إلى البلاد الإسلامية الأخرى، وكثر حتى ظُنَّ أن هذا هو المنهج الصحيح، وهذا ليس بمنهج، وهو مخالف لطريقة أهل العلم المتقدمة، وطريقتهم هي ما سبق من التفصيل. لأجل هذا الأصل الذي ليس بأصل، وهو أنهم قالوا: لا يحتج بالحديث الضعيف، ظن الظان أن معناه: أن الحديث الضعيف كالموضوع لا قيمة له البتة، والاستشهاد به أو الاستدلال به دليل ضعف المتكلم علميًا إلى آخره، هذا ليس بجيد. نعم ينبغي على من استشهد بحديث ضعيف أن يبين ضعفه إذا كان

ضعفه غير محتمل ؛ يعني: لا يقرب من التحسين وأشباه ذلك، فيبين ضعفه ثم يذكر ما فيه من الفوائد بحسب القواعد السابق ذكرها.

فلو استقرأت كتب أهل العلم وكتب أهل الحديث المتقدمة والمتوسطة إلى قرابة هذه الأزمان تجد أن هذا هو المنهج الذي عندهم، فكتب التفسير، وكتب الحديث، وكتب الرقائق، كلها على هذا المنوال.

# [ صبر الله كلك على تكذيب ابن آدم ]

٣٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهُ قَالَ: ﴿ قَالَ اللَّهُ كَلَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ ، فَأَمَّا تَكُذِيبُهُ إِيَّاى فَقَوْلُهُ إِيَّاى فَقَوْلُهُ اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا ، فَأَمَّا الأَحَدُ اللَّهُ وَلَدًا ، وَأَمَّا الأَحْدُ اللَّهُ وَلَدًا ، وَأَمَّا الأَحْدُ اللَّهُ وَلَدًا ، وَأَنَا الأَحَدُ الطَّحَدُ الصَّمَدُ لَمْ أَلِدْ وَلَمْ أُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفُؤًا أَحَدٌ » (١٠).

٣٧ ـ وفي رواية: عن ابن عباس ﴿ عَنَّهُ وَأَمَّا شَنْمُهُ إِيَّاىَ فَقَوْلُهُ لِي وَلَدًا ﴾ (١) رواه فَقَوْلُهُ لِي وَلَدًا ﴾ (١) رواه البخاري.

## الشرح:

قوله ﷺ: « قَالَ اللَّهُ كَلَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، ...» إلى آخره، هذان الحديثان فيهما: عِظم صبرالله عَلَى خطايا عباده، وعلى ما ينسبونه إليه عَلَى، ومن أسماء الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٤٨٢).

عَلَىٰ: الصبور، وهو أنه عظيم الصبر على ما يكون من فعل عباده، ومن عجاهرتهم في حق الله عَلَىٰ بالشرك وبغيره. وتكذيب الله عَلَىٰ فيما أخبر أو فيما جاء به رسله عليهم الصلاة والسلام - لا شك أن هذا من أعظم عدم قَدْر الله عَلَىٰ حق قدره.

 ادّعى مع الله عَظِلًا إلهًا آخر على أصناف الآلهة، فهذا قد سبّ الله عَظِلًا أعظم مسبة.

ولهذا يجد المؤمن في قلبه البُغض للمشرك؛ لأنّ المشرك سب الله وشتم الله على، ولو شتم أحدٌ من الناس فلائا أو سبه لأبغضه، فكيف بمن يسب الرب على؟ ولو أن فلائا أخذ يسب أبا رجل ويسب آباءه وأجداده أو يسبه هو نفسه ونحو ذلك، ويشتمه ويتنقصه بأنواع النقائص لصار مبغضًا إليه، ولربما قامت أشياء عظيمة بين الساب والمسبوب والشاتم والمشتوم؛ وذلك لما جرت عليه النفوس من الاعتداد بحقها، فكيف بسب الله على؟ ولهذا المشرك يُبغض على أي حال كانت له في الدنيا، أو كانت حسناته الدنيوية في أي شأن، فيُبغض لما اشتمل عليه صدره واشتملت عليه روحه من مسبة الله على ومن بغضائه، والله عليه صبور يسمع أذى العباد: يسمع شتمهم وسبهم له، وهو على صابر عليهم؛ كما قال الله على: ﴿ وَمَن كُمْ وَالْمَعُهُ وَلِيلًا لَهُمُ أَلْمَعُهُ وَلِيلًا لَهُ مَا الله عَلَى الله على الله على المنازية الله على المنازية الله عليه على المنازية المنازية الله على المنازية المنازية

لهذا بُغْض المشرك قائم على بُغْض من سب الله على وشتمه، وبُغْض المبتدع قائم على بُغْض من ادعى أن محمدًا الله لم يكمل لنا البلاغ؛ كما قال الإمام مالك: «من أحدث في هذه الأمة شيئًا لم يكن

عليه سلفها فقد زعم أن رسول الله الله الرسالة، (١). هذا ولا شك مبناه عظيم في التوحيد والسنة.

قوله: «سبحاني»، يعني: أنزه نفسي، سبحان: مصدر سبّح يسبّح سبحانًا وتسبيحًا<sup>(۲)</sup>؛ يعني: تنزيهًا لنفسي عن كل أنواع النقائص؛ لأن السب التعرض للنقائص؛ كما قال: ﴿ سُبُحَنَنُمُوَتَعَلَىٰ عَمّا لله عَمُولُونَ عُلُوكًا كُولُونَ عُلُوكًا كُولُونَ عُلُوكًا كُولُونَ عُلُوكًا كُولُونَ عُلُوكًا كُولُونَ عُلُوكًا كَا الله سراء: ١٤٣ فقولك: سبحان الله. يعني: تنزيها لله عَمَلِكُ عن جميع صفات النقص.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حزم في الإحكام (٢٢٥/٦)، وانظر الاعتصام للشاطبي (١/٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (٤٧١/٢)، ومختار الصحاح (ص١١٩).

12.

# [تحريم سب الدهر]

٣٨ ـ ولهما عنه أيضًا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: « قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْرَ، وَأَنَا الدَّهْرُ، ييَدِي الْأَمْرُ، أَقَلِّبُ اللَّهْلُ وَالنَّهَارَ » (١٠).

#### الشرح:

سب الدهر راجع إلى سب مُقلّب الدهر، فقوله على: « يُؤذيني ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْرَ، وَأَنَا الدَّهْرُ » يعني: سب من لا يملك شيئًا، من هو مدبّر هذا الشيء؟ فيرجع السب إلى من دبّره، فإذا سب الدهر فقد سب الله عني: شتم الدهر أو وصفه بالنقائص؛ كأن يقول: هذه الأيام إنما هي خبط عشواء، مثلاً، أو يقول: هذه السنّون تأتي وتذهب دون حكمة، مثلا، أو يقول: الأيام تأخذ وتعطي عمياء فيما تأخذ وتعطي وقيت بعمى. ونحو ذلك مما فيه سب وانتقاص، وهذا سب لله على في في المال ؛ لأن الدهر مخلوق يقلبه الله على كيف يشاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲۲۱، ۷۶۹۱)، ومسلم (۲۲۲۱).

ووصف الأيام بالنحس والسوء، أو الإظلام، أو السواد، أو نحو ذلك، بُقصد أنها بالنسبة للقائل هي كذلك، أي حصل له فيها سوء، فهذا لا بأس به؛ لأن الشر ليس إلى الله رها وإنما هو قد يضاف إلى العبد فيكون يوم نحس بالنسبة للعبد، أو يوم سوء بالنسبة للعبد، وهكذا.

# ٤ ـ باب الإيمان بالقدر

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَسَبَقَتْ لَهُم مِنْ الْحَسْنَ الْوَلْمَ الْمَعْدُونَ ﴾ الأنبياء: ١٠١]. وقول الله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرًا مَقَدُورًا ﴾ الأحزاب : ١٨١]. وقول الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الله عالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الله عالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الله عالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ مَنْ مَ خَلَقَتُهُ مِقْدَرٍ ﴾ القمر: ٤٩].

## الشرح:

هذا الباب من كتاب أصول الإيمان فيه ذكر الإيمان بالقدر، والإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان التي دلّ عليها حديث جبريل المعروف حين سأل النبي على عن الإيمان، فقال على: «أَنْ تُوْمِنَ بِالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُوْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرّهِ ('')، فالإيمان وكتُبهِ وَرُسُلهِ وَالْيَوْمِ الآخِر، وتُوْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرّهِ ('')، فالإيمان بالقدر واجب وفرض وركن من أركان الإيمان، لا يصح إيمان أحد حتى يؤمن بالقدر. وأدلة ذلك كثيرة في القرآن، قال على ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَرًا فَي وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۰).

وقال الله على: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ مَسَبَقَتْ لَهُم مِنَّ الْحُسْنَ أُولَيْهِكَ مَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ ، وقال أيضًا: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَكَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّكَ آءِ وَالْأَرْضِ أَنِ ذَالِكَ فِي كِتَبِ إِنَّ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠]، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا نَشَاءُ وَنَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]. هذه الأدلة تدل على أن ما من شيء يحدث في الكون إلا بقدر.

والإيمان بالقدر معناه: اعتقاد أن الله على قدر الأشياء بمقاديرها، بهيئاتها، وصفاتها، ووقت وقوعها، وتفاصيل ذلك، قبل أن يخلق السماوات والأرض، وأنه على يخلقها إذا شاء، وأنه هو الخالق وحده، وأن ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن. وهذه الجملة يكن أن تفصَّل بتعريف القدر وذكر مراتب القدر، وقد سبق بيانه على وجه التفصيل. ولا شك أن الاهتمام بركن الإيمان بالقدر لطالب العلم لا بد منه، وأنه من المهمات؛ لأنه لا تتضح له كثير من المسائل، ولا معنى كثير من الآيات إلا بمعرفة تفصيل كلام أهل السنة والجماعة في مسائل القدر. قوله هنا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَسَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ [الأنبياء: ١٠١]، يعني: في الكتاب السابق. وقوله على: ﴿ وَكُانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُونًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]، يعنى: أمر الله الذي يقع ويأمر به ليحدث في ملكوته، فهو على الله يخلق ما يشاء بقوله «كن» فيكون، كان قدرًا مقدورًا ليس أُنفًا ولا مبتدًا

من غير تقدير سابق؛ بل الله على علم ما سيكون وما اختار أن يكون وما أراد أن يكون وما أراد أن يكون وكتب ذلك في اللوح المحفوظ.

وقول الله ﷺ: ﴿ وَأَلَّلُهُ خَلَقًا كُرُومَاتَعْمَلُونَ ﴾ الصافات: ٩٦، «مَا» في هذه الآية لها تفسيران (١٠):

الأول: أن تكون ﴿ وَمَا ﴾ اسم موصول يعني «الذي»، ومعنى الآية حينئذٍ: والله خلقكم والذي تعملونه.

الثاني: أن تكون ﴿ وَمَا ﴾ مصدرية، تقدير الكلام: والله خلقكم وعملكم، وهذا وجه الاستشهاد: أن الله ﷺ خَلَقَ عمل العامل المكلف، فكما أن الله خلق المكلف فقد خلق عمله، ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا لَمُكَلف نَعْمَلُونَ ﴾ يعني: وعملكم. وقوله ﷺ: ﴿ إِنّا كُلّ شَيْءِ خَلقه الله على شيء خلقه الله على اله قدرًا.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۷۵/۲۳)، وتفسير ابن كثير (۱٤/٤)، وفتح الباري (۱۲/۱۳).

#### [ متى كان تقدير مقادير الخلق؟ ]

٣٩ ـ وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص الله عن عبد الله بن عمرو بن العاص الله عن عبد الله مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قبل أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ يَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ » الحديث (١).

## الشرح:

هـذا الحـديث دل علـى أن الكتابة سبقت خلـق الـسماوات والأرض، وأن هذه الكتابة بمعنى: التقدير، « قَدَّرَ الله الْمَقَادِيرَ قبل أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ يَخْمُسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ » (٢) يعني: كتب مقادير الخلائق؛ لأن المرتبة السابقة للقدر هي: مرتبة العلم والكتابة. وعلم الله على بالأشياء أوَّل أزلي لا يُقدر بخمسين ألف سنة قبل خلق السماوات والأرض، وإنما الذي كان قبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۱۵٦)، وأحمد في مسنده (۱۲۹/۲)، وعبد بن حميد في مسنده (۱۲۹/۲)، ومبد بن حميد في مسنده (۱۳۲/۱)، ومسند البزار (۲۲۲/۱)، والدارمي في الرد على الجهمية (ح۲۲۲)، والسنة لعبد الله بن أحمد (۳۸۸،۳۹٤/۱)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ال

سنة هو الكتابة، إنما العلم سابق.

لذلك نقول: إن مراتب الإيمان بالقدر أربعة: (١)

- مرتبتان سابقتان قديمتان، وهما: العلم والكتابة.
- ومرتبتان واقعتان أو حاليتان، وهما: الخلق والمشيئة.

مثال: فشرحي لهذا الكتاب من جهة التقدير القديم السابق؛ فإن الله عَلِم وعلمه أزلي أول بمقامي هذا، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ قبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، فلما جاء إيقاع المقدر وقضاء المقدر في ذلك جاءت مرتبتان متعلقتان بالواقع وهما:

الأولى: مرتبة أن الله على خالق كل شيء ومنه عملي هذا وكلامي وقراءتي ومكثي وجلوسي إلى آخره، هذا كله مخلوق نفذ به القدر، وصار الإيمان به من الإيمان بالقدر؛ لأنه لم ينفذ القدر إلا بذلك، فخلق الله على لهذا العمل وهذا الشرح حَالي حين وقع.

<sup>(</sup>۱) انظر; العقيدة الواسطية مع شرح العلامة الشيخ صالح الفوزان - حفظه الله - (ص ١٥٠ - ١٥٦)، وشفاء العليل (ص ١٦- ١١٦)، ورسائل في العقيدة للعلامة ابن عثيمين مخالف (ص ٣٧)، وتقريب التدمرية للعلامة ابن عثيمين مخالف (ص ١٠٨ - ١٠٩)، والقضاء والقدر للدكتور عمر الأشقر (٢٩ - ٣٦)، ولشيخنا العلامة صالح بن عبد العزيز آل الشيخ - حفظه الله - تفصيل مهم لمسائل القدر انظر: الله لئ البهية في شرح العقيدة الواسطية حفظه الله - ٣٦٨ - ٣٦٨).

الثانية: ثم إنّ الله على لم يقع ذلك الشيء إلا بمشيئته الله الله الله الله الله الله على العبد، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ومشيئتي ومشيئة كلّ مكلف داخلة في مشيئة الله على، فإذا شاء العبد فإنه لا يكون ما شاءه العبد إلا إذا أذن الله على به.

### والقضاء والقدر لفظان يكثر ورودهما، فهل بينهما فرق؟

كثير من أهل العلم ـ ومنهم ابن القيم والله وغيره ـ يقولون: لا فرق بين القضاء والقدر، فالقضاء هو القدر والقدر هو القضاء فيتواردان(١).

وفَرَّق طائفةٌ من أهل العلم بين القضاء والقدر بأن القدر هو ما يسبق وقوع المقدر، فإذا وقع المقدر وانقضى سمي قضاء، فما قبل وقوع المقدر مشاهدًا معلومًا به يُسمى قدرًا، وإذا وقع وانقضى سمي قضاءً مع كونه يُسمى قدرًا، يعني باعتبار ما مضى.

وهذا التفريق حسن وظاهر؛ وذلك لأن مادة القضاء تختلف عن مادة القدر في اللغة، فالقُدَرُ في اللغة: بمعنى ترتيب الشيء؛ ليكون على

<sup>(</sup>۱) قال الزهري: «القضاء والقدر أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر؛ لأن أحدهما بمنزلة الأساس وهو القدر، والآخر بمنزلة البناء وهو القضاء، فمن رام الفصل بينهما فقد رام هدم البناء ونقضه». ا.ه.

انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لأبي السعادات (٧٨/٤)، ولسان العرب لابن منظور (١٨٦/١٥)، وشرح قصيدة ابن القيم لابن عيسى (١/١٧).

وجه ما (۱) تقول: قدرت أن يكون الأمر كذا وكذا، إذا رتبت أنت أن يكون الأمر على هذا المنوال. فإذًا القدر في معناه اللغوي يدخل فيه الفعل، ويدخل فيه الإرادة والمشيئة، ويدخل فيه العلم، ويدخل فيه أيضًا الحكمة بحسب مَنْ قَدَّر. وأما القضاء فإنه في اللغة بمعنى: إنهاء الشيء (۱)، وقد يكون الإنهاء إنهاء عمل، وقد يكون إنهاء خبر؛ ولهذا جاء في القرآن تنوع معنى القضاء إلى عدة معان:

الثاني: يكون القضاء بمعنى: الوحي، وذلك إذا عُدِّى بـ (إلى) قصينا إلى، قصى إلى، يكون إنهاء الخبر بالوحي؛ كما قال عَلَى: (وَفَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ فَ الْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِ ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ الإســراء: ١٤، يعني: أوحينا إلى بني إسرائيل، وأعلمناهم، وأخبرناهم، وقال عَلَى:

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة (ق در) في معجم مقاييس اللغة (٦٢/٥)، والنهاية في غريب الحديث (٢٢/٤)، ولسان العرب (٧٢/٥)، والقاموس المحيط (ص٩١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مادة: (ق ض ى) في معجم مقاييس اللغمة (٩٩/٥)، ولسان العرب (١٩٩/٥)، ولسان العرب (١٨٦/١٥)، والقاموس المحيط (ص١٧٠٨)، وانظر: تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (ص٤٤١-٤٤١).

﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَ دَابِرَ هَتَوُلاَءِ مَقَطُوعٌ مُصَّيِحِينَ ﴾ [الحجر: ١٦٦، فقوله: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ كَالْحُبِرِ بِالوحي.

والثالث من معاني القضاء في القرآن: أن القضاء يكون بمعنى القَدر؛ كما قال على القضاء وفعله. وكما في قوله أيضًا: ﴿ فَلَمَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ يعني: قدر ذلك، وخلقه، وفعله. وكما في قوله أيضًا: ﴿ فَلَمَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَكُمْ عَلَى مَوْتِهِ ﴾ [سبأ: ١٤] على أنه بمعنى القدر؛ لأن الإنهاء يدخل فيه القدر؛ ولهذا المعنى قال جمع من أهل العلم: أن القضاء والقدر بمعنى واحد. لأجل أنهم لاحظوا أن معنى القضاء داخل في معنى القدر، وأن القدر والقضاء لا فرق بينهما، وممن ذهب إلى ذلك جماعة من أهل العلم، منهم: ابن الجوزي، وكثير من العلماء السابقين.

فقوله ﷺ: «وَقِنِي شَرَّ مَا قَضَيْتَ» (١) ، هذا باعتبار أن ما قضى الله هو قَدَر ، يعني أنه كائن لا محالة ، فيسأل الله ها أن يدفع عنه شر ما قدر وما قضى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱٤٢٥)، والترمذي (٤٦٤)، والنسائي في الكبرى (١٥٩١)، والرحدة (٣٤/٥)، وابن ماجه (١١٧٨)، وأحمد في المسند (١٩٩١)، والمدارمي (١٥٩١)، وعبدالرزاق في مصنفه (١٨٨٣)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٨٨٩)، والطبراني في الكبير (٢٧٠٠) والأوسط له (١٦٩/٤)، والحاكم في المستدرك (١٨٨/٣) من حديث الحسن بن على من على المستدرك (١٨٨/٣).

فالقضاء هو: ما قُضي وانتهى من القدر، وهذا أولى، وهو المتجه بدلالة اللفظ، وبدلالة الكتاب والسنة، قال الله المنافق المنافق المنافق المنافقة المنافقة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۱۱۷/۳، ۱۸۶)، وأبو يعلى في مسنده (۲۲۰، ۲۲۰)، وأبو يعلى في مسنده (۲۲۰، ۲۲۱)، وابن حبان (۲۷۰)، والضياء المقدسي في المختارة (۱۹٥/۵) من حديث أنس ﷺ، وقال: «إسناده صحيح».

## [ وجوب العمل وعدم التواكل ]

٤٠ وَعَنْ عَلِيٌ بِن أَبِي طَالَب ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله عَلَى مَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ وَمَقْعَدُهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ وَقَدْ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ وَمَقْعَدُهُ مِنَ الْجَنَّةِ ». قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَلاَ نَتَّكِلُ عَلَى كِتَايِنَا وَنَدَعُ الْعَمَلُ قَالَ « اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ ، أَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ » وَأَمَّا مَنْ أَعَلَى الْفَقَى الْكُولُ السَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّقَاوَةِ » ، ثُمَّ قَرأ : ﴿ فَأَمَّامَنْ أَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ كَانَ مِنْ عَلَى اللَّولَةِ اللَّهِ اللَّهُ ال

### الشرح:

هذا الحديث فيه دليل على مرتبة الكتابة من مراتب الإيمان بالقدر، وأن الله على مرتبة الكتابة من مراتب الإيمان بالقدر، وأن الله على أن ذاك الكتاب كاشف وليس مُجبرًا، وأن الله على أن ذاك الكتاب كاشف وليس مُجبرًا، وأن الله على أن يسر للعباد أعمالهم بما فعلوا وبما عملوا، فمن سعى في الخيريُسِّر أن يكون من أهل الجنة، ومن عمِل الشر خُذِل ويُسِّر للعسرى، والعياذ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٤٩)، ومسلم (٢٦٤٧).

بالله. فعند أهل السنة والجماعة: أنّ ذكر الكتاب السابق، وذِكر قبض الله عَلَى قبضة إلى النار وقبضة إلى الجنة (١) ونحو ذلك، هذا كاشف لعلم الله عَلَى الذي لا تغيب عنه غائبة لا في الحال ولا في الاستقبال، فالله عَلَى يعلم ما كان وما هو كائن وما يكون إلى قيام الساعة وما بعد ذلك، ويعلم شأن ما لم يكن لو كان كيف يكون، هَا.

وهذا له نظائر كثيرة في القرآن مما يذكره الله على عن نفسه في التفريق بين علمه الكاشف وكتابه الكاشف، وبين ما يجريه الله على في خلقه خلقًا وأمرًا كونيًا؛ كما في قوله مثلاً: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلْتِي كُنتَ عَلَيّاً إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبيتِهِ ﴾ البقرة: ١١٤٣، فالله على نيل علم ذلك، بعلم من سيتبع ممن ينقلب على عقبيه، لكن قوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾ يعني: بعلم من سيتبع ممن ينقلب على عقبيه، لكن قوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾ يعني: إلا ليظهر علمُنا. كذلك الكتاب كُتِب وفيه ما سيظهر، فيه علمُ الله

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عمر بن الخطاب الله الذي رواه أبو داود (۲۰۷۳)، والترمذي (۳۰۷۵)، والنسائي في الكبرى (۲۷۲۳)، وأحمد في المسند (٤٤/١)، ومالك في الموطأ (۲۰۷۵)، وابن حبان في صحيحه (٣٨/١٤)، والحاكم في المستدرك (٨٠/١) وقال: «حديث صحيح على شرطهما ولم يخرجاه»، ولفظه: « إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ يَيْمِينِهِ وَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ دُرِيَّةً فَقَالَ خَلَقْتُ هَوُلَاءِ لِلْجَنَّةِ وَيَعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ دُرِيَّةً فَقَالَ خَلَقْتُ هَوُلَاءِ لِلنَّارِ وَيعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُونَ ». وسيأتى الحديث بتمامه (ص ١٥٨).

عَلَيْهُ، فالملائكة تأخذ من الكتاب بوحي الله عَلَيْهُ، ويكون في أيديها صُحُف فيها تفصيل لما في اللوح المحفوظ من الكتاب السابق.

فإذًا هذا الحديث ليس فيه جبر، ولا منحى لأهل الجبر، سواء من الجبرية الغلاة، أو من الجبرية المتوسطة الذين هم الأشاعرة والماتريدية، وأشباه هؤلاء. فأهل السنة والجماعة ليسوا بأهل جبر في القدر، بل يقولون باختيار العبد بما أعطاه الله على من قدرة وإرادة، والله على خالق كل شيء، وما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

فالمكتوب في اللوح المحفوظ هذا لا يتغير، وأما المكتوب في صحف الملائكة هذا يتغير، يعني: أن الله يوحي للملائكة بما في اللوح المحفوظ من كذا وكذا، والملائكة تفعل ذلك في ملكوت الله على بما قدر، وقد يكون في اللوح المحفوظ معلقًا بأشياء، يعني مثل أن يكون معلقًا بالدعاء عندها يحصل له كذا وكذا في اللوح المحفوظ؛ لكن في صحف الملائكة مثلاً . يكون إنه سيموت، وفي اللوح المحفوظ أنه سيدعو وسيصرف عنه، أو يكون معلقًا: إن دعا فسيكشف عنه أو يؤخر أجله وإن لم يدع فإنه سيقع فيه أجله، فكل شيء مكتوب، فما في صحف الملائكة من التقدير السوي والتقدير اليومي هذا قابل للتغيير، أما ما في اللوح المحفوظ فهو ليس بقابل للتغيير، أما ما في اللوح المحفوظ فهو الرعد: هي محف الملائكة من التقدير اليومي هذا هو أحد معاني قول الله والله الله المحلوظ المورة الرعد: هي الرعد: ١٩٩١،

والكتابة في اللوح المحفوظ أخص منها التقدير العمري الذي يكتبه الملك حين نفخ الروح ؛ كما في الحديث الصحيح: « ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۳/۲۳)، وتفسير البغوي (۲۳/۳)، وتفسير ابـن كـثير (۵۲۰/۲)، وفتح الباري (٤١٦/١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٦٧، ٥٩٨٦)، ومسلم (٢٥٥٧) من حديث أنس ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسسرالطبري (١٢٢/٢٢)، وتفسيرابن كـثير (٥٥١/٣)، وزاد المسير (٤٨٠/٦)، وفتح القدير (٣٤٢/٤).

فِيهِ الرُّوحَ وَيُؤْمَرُ يِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِي الْوص سَعِيدٌ ه<sup>(1)</sup>، هذه كتابة خاصة بالمعين، وهي جزء أو تفصيل لما في اللوح المحفوظ ممل وهذا المحفوظ، ما معنى تفصيل؟ ليس معناه أن ما في اللوح المحفوظ مجمل وهذا أكثر تفصيلاً، وإنما المقصود: أنها تخصيص لما في اللوح المحفوظ، يعني: أنها متعلقة بواحد معين، وذاك للجميع، فيكون متعلقًا بهذا الشخص المعين. هذا التقدير العمري أخص منه بالنسبة للفرد التقدير السنوي، والتقدير السنوي، والتقدير السنوي بالنسبة للفرد التقدير اليومي، والتقدير السنوي بالنسبة للفرد التقدير اليومي، والتقدير السنوي أيضًا يكون عامًا بالنسبة للمخلوقات المكلفة وبالنسبة لما في اللوح المحفوظ هو المرتبة الثانية باعتبار التعلق العام.

وهل العبد مجبر على فعل ما كُتِب في اللوح المحفوظ وفي صحف الملائكة؟ الجواب: الكتاب لا يجبر، الواحدة تؤول للأخرى، فمثلاً: أنت قررت أن تسأل سؤالاً، وذلك باختيارك وإرادتك وقدرتك، فعندك قدرة وإرادة، لكن هل أنت مجبر عليه أم لا؟ الجواب: لا، لماذا؟ لأنه ممكن أن تسكت، وممكن تسأل، فأنت فكرت وقلت: أسأل، وقد علم الله رهنا بعلمه السابق الأزلي أنك ستسأل، فعلمه به وبك ليس إجبارًا لك أن تسأل، لكن هو يعلم أنك ستختار السؤال ولا تختار

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣) من حديث ابن مسعود ١٠٠٠ أ

السكوت، وما علمه من فعلك كتبه، وهذه الكتابة أخذتها الملائكة في التقدير فيما في صحفها؛ لهذا نقول: إن الكتاب كاشف وليس مجبرًا، والعبد مختار يفعل ما يشاء، ولذلك يقع الكتاب ويقع التكليف؛ لأن العبد مختار.

مسألة ثانية: هل الاختيار مطلق أم مقيد؟ وهنا يأتي الفرق ما بين مذهب أهل السنة وما بين الجبرية.

والجواب: الاختيار ليس مطلقًا، وذلك أن الله و يعين من شاء هدايته على الاختيار وييسر له سبيل اليسرى، ومن شاء إضلاله لم يُعنه، وخذله، ووكله إلى نفسه.

وحصيلة الكلام أن الجبرية يقولون: إن الكتاب السابق يدل على الجبر، وعلم الله السابق ـ يعني القدر ـ يدل على الجبر، وعند أهل السنة والجماعة: العلم والكتابة كاشفة، بمعنى: أنها غير مجبرة، أي أن الله الكن انكشفت له الأمور وهي ليست بخفية عنه، وهو على كل شيء شهيد؛ لهذا لا يجبر أحدًا، فالعبد يختار، لكن الله كل يُعين من يشاء، ويصرف الإعانة عمن يشاء، يهدي من يشاء، ويُضل من يشاء، وأما الأشاعرة الذين هم الجبرية المتوسطة، الذين يقولون بالكسب، فالتوفيق عندهم: خلق القدرة على الطاعة، وهذا تعريف التوفيق عندهم غير تعريف التوفيق عند أهل السنة والجماعة، فيقولون: إن العبد لا يَفْعَل بإرادته، إنما يُفْعَل به، فهو محل للطاعة، فخلق القدرة على الطاعة التوفيق، وخلق القدرة على الطاعة التوفيق، وخلق القدرة على الطاعة التوفيق، وخلق القدرة على المعصية الخذلان.

فعندهم أن العبد مثل السكين، والعمل مثل قطع الخبز، فالسكين هي آلة القطع، والحامل للسكين هو الذي سيفعل، هم يقولون: العبد كالآلة، في قدرة الله رخي في فالسكين لها القدرة على القطع لكن ليس لها إرادة، فهنا لما حرَّك الماسك السكين بدأ القطع، لكن في الواقع السكين لا إرادة لها، وهكذا العبد عندهم لا إرادة له.

لهذا دائمًا يُعبِّر الجبرية من المفسرين وغيرهم بلفظ: «يخلق عنده»، دائمًا يستخدمون لفظ العندية، ولا يستعملون لفظ «به» التي

هي السبية. فيجب التنبه لهذا، ومسألة القدر. ولله الحمد النصوص فيها واضحة مؤتلفة بيِّنة لا إشكال فيها، ومذهب أهل السنة والجماعة واضح، وفهمهم للأدلة في القدر لا إشكال فيه، تجدها متناسقة مع النصوص، ومتناسقة أيضًا مع العقل فيما يدل عليه؛ لأن مسألة القدر ضل فيها الأكثرون، نسأل الله العافية والسلامة.

[ أخذ الله ﷺ الميثاق علينا ونحن في ظهر آدم الطُّنِّكُمْ ] ٤١ ـ وَعَنْ مُسْلِم بْنِ يَسَارِ الْجُهَنِيِّ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ ﴿ ٢ سُئِلَ عَنْ هَـــنهِ الآيَـةِ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَرَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ [الأعراف: من الآية١٧٧]، قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ النَّا اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ ثُمَّ اللَّهِ مَسَحَ ظَهْرَهُ بِيَمِينِهِ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِّيَّةً فَقَالَ خَلَقْتُ هَؤُلاءِ لِلْجَنَّةِ وَيِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِّيَّةً فَقَالَ خَلَقْتُ هَؤُلاَءِ لِلنَّارِ وَيعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُونَ ». فَقَالَ رَجُلُّ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَفِيمَ الْعَمَلُ قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « إِنَّ اللَّهَ إِذَا خَلَقَ الْعَبْدَ لِلْجَنَّةِ اسْتَعْمَلَهُ يِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ حُتَّى يَمُوتَ عَلَى عَمَلٍ مِنْ أَعْمَالِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيُدْخِلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ وَإِذَا خَلَقَ الْعَبْدَ لِلنَّارِ اسْتَعْمَلَهُ يعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى يَمُوتَ عَلَى عَمَلِ مِنْ أَعْمَالِ أَهْلِ النَّارِ فَيُدْخِلَهُ اللَّهُ النَّارَ»(١). رواه مالك والحاكم وقال على شرط مسلم.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۵۱).

ورواه أبو داود من وجه آخر عن مسلم بن يسار عن نعيم بن ربيعة عن عمر (۱).

٤٢ - وقال إسحاق بن رَاهُويَة: حدثنا بقية بن الوليد، أخبرني الزبيدي محمد بن الوليد عن راشد بن سعد عن عبد الرحمن بن أبي قتادة عن أبيه هشام بن حكيم بن حزام أن رجلاً قال: يا رسول الله أتبتدئ الأعمال أم قد قُضِي القضاء؟ فقال: «إن الله لما أخرج ذرية آدم من ظهره أشهدهم على أنفسهم، ثم أفاض بهم في كفيه، فقال: هؤلاء للجنة وهؤلاء للنار، فأهل الجنة ميسرون لعمل أهل الجنة ميسرون لعمل أهل الجنة ميسرون لعمل أهل النار»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٠٤)، وابن أبي عاصم في السنة (٨٨/١)، والضياء المقدسي في المختارة (٨٨/١). قال ابن عبد البر في التمهيد (٥/٦): «قال أبو عمر: زيادة من زاد في هذا الحديث نعيم بن ربيعة ليست حجة ؛ لأن الذي لم يذكره أحفظ، وإنما تُقبل الزيادة من الحافظ المتقن.» ا.ه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (۱۱۷/۹)، وابن أبي عاصم في السنة (۷۳/۱)، وفي الآحاد والمثاني له (۱۹۱/۸)، والبخاري في التاريخ الكبير (۱۹۱/۸)، وابن بطة في الإبانة (۲۹/۱)، والطبراني في الكبير (٤٣٤، ٤٣٥)، وفي مسند الشاميين له (۱۸۵/۳).

### الشرح:

هذا الحديث من الأحاديث المشكلة التي (أخطأ فيها المحققون من أهل العلم الرواة) في إدخالهم الاستخراج في الآية.

والصحيح: أن استخراج ذرية آدم هذا حق وميثاق؛ كما جاء في هذا الحديث، وأن الله على استخرج من ظهر آدم ذريته، وأنه الله أشهدهم على أنفسهم، وجعلهم فريقين: فريقًا إلى الجنة، وفريقًا إلى النار، وأنهم كانوا كأمثال الذر ... إلى آخر ما جاء في الأحاديث الصحيحة.

فالميثاق حق، والإيمان به واجب، لكن جعل الميثاق تفسيرًا لقول الله عَلَى في سورة الأعراف: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُمُ فِي سورة الأعراف: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُمُ عَلَى الْمُعراف: ١٧٢]، هذا فيه نظر عند المحققين من أهل العلم (١)، ويقولون: إن هذا الحديث دخل على الرواة وجعلوا حديثًا في

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٨٧/٧): «وفيه بقية بن الوليد، وهو ضعيف، ويحسن حديثه بكثرة الشواهد، وإسناد الطبراني حسن.» ا.هـ.

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في درء تعارض العقل والنقل (٤٨٢/٨ ـ ٤٨٤): «هذه الآية فيها قولان: من الناس من يقول: هذا الإشهاد كان لما استخرجوا من صلب

حديث، وأنّ مسألة أخذ الميثاق في آية الأعراف غير أخذ الميثاق من ذرية آدم من ظهره.

والميثاقُ يُذكر في بعض كتب العقائد (١) لا في كلها، بل الأكثر لا يذكرون مسألة الميثاق، والميثاق الذي أخذه الله على من ذرية آدم متصل بمسألة القدر، بل هو مبحوث في القدر؛ ولذلك لا يستقل بحثه عن

آدم؛ كما نقل ذلك عن طائفة من السلف، ورواه بعضهم مرفوعًا إلى النبي هم، وقد ذكره الحاكم، لكن رفعه ضعيف، وإنما المرفوع الذي في السنن؛ كأبي داود، والترمذي، و موطأ مالك، من حديث أبي هريرة، ومن حديث عمر، هو أنهم استخرجهم، ليس في هذه الكتب أنهم نطقوا ولا تكلموا، ولكن في حديث أبي هريرة أنه أراهم آدم، وفي حديث عمر وغيره أنه قال: «هؤلاء للجنة، وهؤلاء للنار»، ففيها إثبات القدر، وأن الله علم ما سيكون قبل أن يكون، وعلم الشقي والسعيد من ذرية آدم، وسواء كان ما استخرجه فرآه آدم هي أمثالهم أو أعيانهم، فأما نطقهم فليس في شيء من الأحاديث المرفوعة الثابتة، ولا يدل عليه القرآن، فإن القرآن يقول فيه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمٌ مِن طُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَنْهَلَمُ عَلَى وللهُ مِن نفس آدم، وذرياتهم يتناول كل من وللدوه وإن كان كان كان كما قال في تمام الآية: ﴿ أَوْ نَقُولُوا إِنَّمَا أَشَرَكَ عَابَا أَوْنا مِن

(۱) انظر: الرد على الجهمية لابن منده (ص٢٥ ـ ٣٤)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (١/ ٢٦٥).

لذلك الطحاوي وَخُلْلُكُهُ فِي كتابه (العقيدة الطحاوية) جعل مسألة الميثاق مقدمة لبحثه في القدر، فقال: «والميثاقُ الذي أخَذَهُ الله تعالَى مِنْ آدمَ ودُريَّتهِ حَقَّ، وقَدْ عَلِم الله تعالَى فيما لم يزلْ عَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ الجُنَّة، وعَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ الجَنَّة، وعَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ الجَنَّة، وعَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ النارَ جُمْلَةً وَاحِدَةً (٢)، فهذا العلم مذكور في أحاديث الميثاق.

وهذا الميثاق من أمور الاعتقاد الغيبية، واعتقاد ذلك موافق أو مرتب على معرفة ما جاءت به السنة، وأما القرآن الكريم فليس فيه ذكر الميثاق الذي أخذه الله على من آدم وذريته، وإنما جاء ذلك بعدد من الأحاديث

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹٤۹)، ومسلم (۲٦٤٧) من حديث علي بن أبي طالب . وأخرجه البخاري (۲۵۹۱، ۲۰۵۱)، ومسلم (۲٦٤٩) من حديث عمران بن حصين . (۲) انظر: العقيدة الطحاوية (ص۳۰، ۳۱).

في الصحيحين وفي غيرهما، أورد بعضها المؤلف بَخَالِلْكُهُ. فالميثاق ثابت بالأحاديث والأدلة الصحيحة، فيجب الإيمان بما ثبت، وأنَّ الله عَلَيْهُ لما أخذ الميثاق مضت حكمته في استخراج ذرية آدم من ظهره كأمثال الذرّ، وجعل فريقًا إلى النار.

ومسألة الميثاق مما يختلف فيها فهم أهل العلم جدًّا، حتى إننا لا نجد فيها قولاً واضحًا واحدًا لأهل السنة والجماعة، ولا لغيرهم، فما من فرقة إلا ولهم أقوال مختلفة في مسألة الميثاق.

وكذلك أهل السنة والجماعة اختلفوا جدًا في مسألة الميثاق، مع اتفاقهم على حصول الاستخراج من ظهر آدم وأخذ الميثاق عليه. إذا تبين هذا الإجمال في هذه المسألة المشكلة، فإن بحثها يكون في مسائل:

# المسألة الأولى: معنى الميثاق.

الميثاق ذُكر في القرآن بمعنى العهد الشديد المؤكد؛ كما في قوله على: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَكُمُ كُمْ الْمَالِيةِ وَالبقرة: ١٨٤، وكما في قوله على: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيتِينَ مِيثَكَمُ مُومِنَ فُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُومَى وَعِيسَى أَبُنِ مَرْيَمَ الله وَكُونَ فُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُومَى وَعِيسَى أَبُنِ مَرْيَمَ الله وَالدّيات في ذكر الميثاق متنوعة وَشَيْدة مُ مِيثَنَقًا غَلِيظًا ﴾ الأحزاب: ١٧، والآيات في ذكر الميثاق متنوعة كثيرة.

فمعنى الميثاق: هو العهد الشديد المؤكد، ومنه قول الله على: ﴿ لَنَا رَسِلَهُ مَعَكُمُ مَكَمُ مَعَكُمُ مَكَمُ مَكُمُ مَا مَعُلِمُ مَلَاكُمُ مَكُمُ مَن الله عَلَيْهُ مَن مَن الله عَلَيْهُمُ مَن مَكُمُ مَكُمُ مَكُمُ مَكُمُ مَكُمُ مَكُمُ مَكُمُ مَن مَن الله عَلَيْهُمُ مَن مَن الله مَن الله مَن الله المَن الله المُعْمَلُون مَن الله المُعْمَلُون مَن الله المُعْمَلُون مَن الله المُعْمُونُ مُن الله المُعْمُونُ مُن اللهُ المُعْمُونُ مَن اللهُ المُعْمُونُ مُن اللهُ المُعْمُونُ مُن اللهُ المُعْمُونُ مُن اللهُ المُعْمُونُ مِن الله المُعْمُونُ اللهُ المُعْمُونُ المُعْمُونُ مُن اللهُ اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ المُعْمُونُ مُن اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ مُعْمُونُ مُنْ اللهُ اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ مُعْمُ مُن اللهُ مُعْمُ مُن اللهُ مُعْمُونُ مُن اللهُ مُعْمُ م

المسألة الثانية: أنَّ الميثاق الذي أُخِذَ من آدم معناه على ما جاء في بعض الأحاديث: أنَّ الله تَعَلَق استخرج ذرية آدم من ظهره ـ استخرج صورهم ـ وأنَّ هذا الاستخراج لأجل ظهور علم الله عَلَى، ولأجل أخذ العهد عليهم بما يشاؤه الله عَلَى . والأحاديث في هذا متعارضة متنوعة مختلفة ؟ لهذا يُدخل أهل العلم تارة في بحث الميثاق دليل من القرآن على ذلك ـ وهو ليس بدليل في المسألة . وهو قول الله عَلَى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِيَ ءَادَمَ مِنظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَكَ شَهِدَنَأُ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ إِنَّاكُنَّا عَنْ هَلَا اغْنِفِلِينَ اللَّ أَوْ نَقُولُواْ إِنَّا ٱشْرَكَ عَابَا وَثُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةُ مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَنْهِلِكُنا مِا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ اللَّ وَكَذَاكِ نُفَصِّلُ ٱلْآينتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢\_ ١٧٤]، فلأجل اختلاف الأحاديث وتنوع العبارات في مسألة الميثاق يجعلون هذه الآية من أدلة هذا الميثاق. وهذا ليس بصحيح، فالميثاق الذي أخذه الله كالله من آدم وذريته لا دليل عليه من القرآن، والأحاديث تحتاج إلى عناية وإلى جمع، والاختلاف

فيها والاضطراب والشذوذ كثير، فلعله أن يُجمع ما صح من ذلك ويُطَّرح الضعيف أو المضطرب أو المختلف، مع أن كثيرًا من العلماء دخل عليهم بعض تلك الألفاظ في بعض؛ ولذلك اضطربت أقوالهم في هذه المسألة العظيمة. فإذًا الميثاق أمر غيبي، والأخذ من آدم ذريته على ما جاء في الأحاديث حق وصواب، وأن هذا الميثاق لأجل مسألة القدر، ولأجل العهد عليهم، وهذا العهد أمرٌ غيبي، وليس متصلاً بآية الأعراف.

المسألة الثالثة: أن آية الأعراف، وهي قول الله على: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَكَ ﴾ وَبُكُ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَكَ ﴾

الأعراف: ١٧٢١ لا يصح الاستدلال بها على مسألة الميثاق، وهذا الذي في الآية أن الله على أخذ من بني آدم ولم يأخذ من آدم، وأخذ من الظهور على صفة الجمع ولم يأخذ من ظهر آدم، وأنه أشهدهم على بعضهم البعض

﴿ وَأَشَهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ ﴾ وهذا ليس موجودًا في مسألة الميثاق، وأن هذا الميثاق متعلق متعلق بمسألة الربوبية ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ وأنهم أجابوا بـ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَا

بعض العلماء بهذه الآية على مسألة الميثاق، ورتبوا عليها أشياء لأجل أمور:

الأمر الأول: أن الصيغة متشابهة: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِم الأمر الأول: أن الصيغة متشابهة: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن أَدْم مِن أَدْم مِن طُهُره كَهِيئة الذر، فلما جاء هنا ذكر الظهر والإخراج والاستخراج جعلوا هذا تفسيرًا لهذا؛ كما هو عند كثير من أهل العلم من السلف والخلف (۱).

الأمر الثاني: أن الله عَجَلَ قال: ﴿ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ والإشهاد معناه الشهادة، وهذا يقتضي أن يكون الاستخراج على ما جاء في الأحاديث، وأن الله خاطبهم، وأنهم ردوا عليه... إلى آخره.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۱۱۰،۹)، وتفسير القرطبي (۳۱۸.۳۱٤)، وزاد المسير لابن الجوزي (۲۸۳/۳ ـ ۲۸۲)، والدر المنثور للسيوطي (۵۹۸/۳).

والجواب: أن هذه الأمور اشتبهت على من استدل بالآية على مسألة المشاق، والآية لا تصلح دليلاً عليها، واختُلف في تفسير الآية على قولين (١):

القـول الأول: هـو الـذي سـبق بيانـه، أن الله اسـتخرج مـن ظهـر آدم وذريته، وجعلوا السنة تفسيرًا لما في الآية، والآية دليلاً، ولم يفرقوا بـين هذا وهذا.

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان للشنقيطي (٢/٢، ٣٤).

فتكون ﴿ مِن ظُهُورِهِم ﴾ بدل بعض من كل ؛ لأن أصلاب الرجال فيها الماء، فخلق الذرية من الماء الذي في ظهور الآباء، يعني: أخذ بعضهم من بعض، وهذا يُخلق من هذا، وهذا يوجد بسبب هذا.

قال الله عنيان (١): ﴿ وَأَشَهَدُمُ عَلَى آنفُسِمِمُ ﴾ الأعراف: ١٧٢]، والإشهاد في القرآن له معنيان (١):

الأول: إشهاد بلسان المقال بأن يشهد بقوله أشهد أنه كذا وكذا، قولاً. والثاني: إشهاد بلسان الحال، يعني أن حالته تشهد، وهو بمعنى ما جاء في قول هو المان في قول مستجد الله شكهدين على في قول التوبة: ١٧] فشهودهم على أنفسهم بالكفر هو بلسان حالهم من تأليههم غير الله وعبادتهم لغير الله، لكنهم لا يقولون عن أنفسهم أنهم كفار، بل يقولون: نحن الحنفاء، وكذلك في قوله على أنفسهم أنهم كفار، بل يقولون: نحن الحنفاء، وكذلك في قوله على إن الإسكن لربيم كفار، بل يقولون: نحن الحنفاء، وكذلك في قوله على إن الإسكن لربيم كفار، بل يقولون: نحن الحنفاء، وكذلك في قوله على الفسهم أنهم كفار، بل يقولون عن الحنفاء، وكذلك في قوله على إن الإسكن لربيم كفار، بل يقولون كان الحنفاء، وكذلك في قوله على الفسهم أنهم كفار، بل يقولون كنود جاحد بنعمة الله على الله المنان وهذا

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزي في زاد المسير (۲۸٤/۳): «وفي قوله: ﴿ وَأَشْهَدُمْ عَلَى ٱنفُسِهِمْ ﴾ ثلاثة أقوال: أحدها: أشهدهم على أنفسهم بإقرارهم، قاله مقاتل. والثاني: دلهم بخلقه على توحيده، قاله الزجاج. والثالث: أنه أشهد بعضهم على بعض بإقرارهم بذلك، قاله ابن جرير.»

أيضًا في مشل قول الله عَلَى: ﴿ كُونُوا قَوَامِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَآهُ لِلَّهُ وَلَوْعَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ الْفَال. أَن النساء: ١٣٥]، يعني: بلسان الحال أو بلسان المقال.

<sup>(</sup>۱) قال به الحسن البصري بَعَالَكُ في تفسير هذه الآية ، انظر: تفسير ابن كثير (۲٦٥/٢). وقال الشنقيطي بَعَالَكُ في أضواء البيان (٢/٤): «فمعنى قوله: ﴿ وَأَشْهَدُمُ عَلَىٰ أَنفُسِمُ مَن اللهُ الشنقيطي بَعَالُكُ في أضواء البيان (٢/٢١) أن إشهادهم على أنفسهم إنما هو بما نصب لهم من الأدلة القاطعة بأنه ربهم المستحق منهم لأن يعبدوه وحده ، وعليه فمعنى ﴿ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ أي الأدلة القاطعة بأنه ربهم المستحق منهم لأن يعبدوه وحده ، وعليه فمعنى ﴿ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ أي قالوا ذلك بلسان حالهم لظهور الأدلة عليه » ا.ه..

**ٱلْخَلِقُونَ** ﴾ الطور: ٣٥، وقال: ﴿ وَفِي آَنَهُ سِكُم ۗ أَفَلا تُبْمِرُونَ ﴾ الذاريات: ٢١.

فإذًا تكون هنا الشهادة ﴿ وَأَشْهَدُمْ عَلَى اَنْفُسِمْ ﴾ يعني: جعل حالهم وما هم مركبون عليه دال على الوحدانية، وأيضًا جعل بعضهم دليلاً على بعض، يعني: جعل هذه الذرية بعضها شاهدًا على بعض، بما أودع الله وحدانيته، وآثار ربوبيته، ومعالم صنعته وبرئه ولا الناس من دلائل وحدانيته، وآثار ربوبيته، ومعالم صنعته وبرئه ولا الهذا قال ولا هنا: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِكُمْ ﴾ الأعراف: ١٧٢] فذكر الربوبية التي هي الخلق وما يترب عليه، ﴿ قَالُوا بِلَى ﴾ الأعراف : ١٧٢] يعني: أن جميع هذه الذرية إذا رجعوا لدلائل الوحدانية التي يشهدونها بلسان الحال فإنهم مقرون بالربوبية، وهذا هو الذي ذكره الله وللألوهية.

وفي قوله: ﴿ بَكَنَّ شَهِدُنَا ﴾ الأعراف: ١٧٢] وجهان من الوقف: الأول: أن يوقف على ﴿ بَكِنَ ﴾، ثم تستأنف ﴿ شَهِدُنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْعِيكُمَةِ ﴾ الأعراف: ١٧٢].

والثاني: أن يوقف ﴿ شَهِدْنَا ﴾ ، ثم تستأنف بعدها ﴿ أَن تَقُولُوا يَوْمَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والوجه الأول أولى وأظهر في معنى الآية. فقولهم: ﴿ بَكُنْ شَهِدُنَا ﴾ هذا من كلام بعضهم لبعضهم، يعني: شهد بعضهم على بعض بلسان الحال، لِمَ؟

الجواب: ليكون ذلك دليلاً من الدلالة التي تكون دافعة لاحتجاجهم يوم القيامة، يوم القيامة، فإن الله وعلى جعل لدفع احتجاج المشركين يوم القيامة، وتنصلهم من التكليف، ورغبتهم في عدم التعذيب، جَعَلَ ثُمَّ حججًا منها هذا الإشهاد، أن بعض هذه الذرية شاهد على بعض.

وهذه الآية فيها ذكر الشهداء وهم الذين يأتون يوم القيامة في قوله وهنات المرافع والقيامة في قوله والمرافع والمرا

وتأمل قوله على: ﴿ شَهِدَنَّأَ أَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ ﴾ الأعراف: ١٧٢].

من الذي شهد؟ الجواب: الذرية، شهد بعضهم على بعض ﴿ أَن تَقُولُوا يَوْمُ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَا اَعْنِ هِلَا عَلِينَ ﴾ الأعراف: ١٧٧٦ والإشرارة في

قوله: ﴿ عَنْهَلاً ﴾ إلى أي شيء؟ الجواب: إلى دليل الربوبية، ودليل الربوبية هو الذي احتجت به الرسل على ما جاءت به وهو توحيد الألوهية، فإذًا في قوله: ﴿ شَهِدَنَا أَنَ تَقُولُوا ﴾ ، يعني: أشهد الله بعض الذرية على بعض على مسألة الربوبية ؛ لئلا يقولوا إنا كنا عن هذا غافلين، والرسل جاءت بتقرير الحجة التي بعدها العذاب، مستمسكة بالأصل الذي شهد بعضهم على بعض فيه بلسان الحال وهو الإيمان بالربوبية ؛ لهذا صارت الآية دليلاً على الربوبية ، وهذه حجة عليهم، ولكنها ليست الحجة التي بها يعذبون، ولكنها قاطعة لنزاعهم ورغبتهم في التنصل من العذاب.

وفي قولهم: ﴿ عَنْ هَذَا عَنِهِا ﴾ ، يعني: عن هذا الدليل ، وهو توحيد الربوبية ، أو الفطرة ، الذي ذكرت به الرسل ، أو الذي جاءت الرسل لإحيائه في الأنفس ؛ ليدل الناس على ما يستحقه الله على من توحيد العبادة.

قال الآية: ﴿ شَهِدَنَا أَلَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَلْدَا عَنْ هَلْدًا اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

فإن الله أقام عليهم الحجة بالشهداء، وأقام عليهم الحجة بالرسل، والعذاب إنما يكون بعد إنكار دلائل الصنعة، وما أقام الله على أن خالقها الإنسان من عقل وفكر بحيث يستدل بهذه المخلوقات على أن خالقها هو الله على مع ما جاءت به الرسل. إذا تبين ذلك، فالآية فيها من الفوائد ما يلى:

أولاً: ليس فيها حجة لمن قال بأنها تدل على مسألة الميثاق.

ثانيًا: الآية ليس فيها حجة لمن قال: إن بالفطرة أو بالتوحيد أو بما أخذ من الميثاق الأول، أن هذا كاف عن إقامة الحجة على العباد، وأنه بذلك الميثاق، وذلك الإشهاد، وإقرارهم على أنفسهم، والشهادة في الربوبية والعبادة كافية في تعذيبهم، إذا لم تبلغهم الرسالات، ولم تأتهم الرسل.

فالآية ليس فيها دليل على الميثاق، وليس فيها دليل على أن هذا حجة كافية في تعذيبهم، بل لابد من إقامة الحجة الرسالية؛ لذلك ترى أن أئمة أهل العلم المحققين ـ كشيخ الإسلام، وأئمة الدعوة (١) ـ دائمًا

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَاللَّهُ: «فإن الكتاب والسنة قد دل على أن الله لا يعذب أحدًا إلا بعد إبلاغ الرسالة، فمن لم تبلغه جملة لم يعذبه رأسًا، ومن بلغته جملة دون

يذكرون أنه لا بد من إقامة الحجة الرسالية، لماذا لفظ الرسالية؟ الجواب: حتى لا يتوهم متوهم أن الحجة الفطرية كافية. إذا تبين ذلك فإن تفسير الشهادة هنا، وتفسير هذه الآية عند المحققين من أهل العلم على ما سبق بيانه عو بالفطرة التي فطر الله على الناس عليها، وهي الفطرة في الربوبية التي تدل على الألوهية، وهي في معنى قوله الفطرة في الربوبية التي تدل على الألوهية، وهي في معنى قوله وفي عنى قوله وفي معنى قوله وفي معنى قوله وفي معنى قوله على المؤلود يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَة »(١).

وهذا الذي سبق من تفسير الآية على وجه التفصيل والبسط، هو مذهب واختيار أئمة أهل السنة ؛ كشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وابن كثير، وشارح الطحاوية، والشيخ عبد الرحمن بن سعدي في تفسيره، وأئمة الدعوة، وهو تفسير جماعات كثيرة من أهل

بعض التفصيل لم يعذبه إلا على إنكار ما قامت عليه الحجة الرسالية، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ لِنَكُلُ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥] » ا.هـ.

انظر: مجموع الفتاوى (٢٢٩/٣، ٢٢٩/١٢، ٤٩٣/١٢، ٥٠٠)، وانظر: فتيا في تكفير الجهمية للشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ والشيخ والشيخ (ص١٤٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ أ

العلم (۱)، وهو الذي يتعين في الموافقة مع أصول التوحيد وأصول العقيدة بعامة، وهو الذي يتعين موافقة لحكمة الله ﷺ، وهو الذي يتعين موافقة لم موافقة لما هو مقرر في الشريعة من مسألة إقامة الحجة في أحكام المرتد؛ لهذا غلط في هذه الآية جماعات من المتقدمين ومن المعاصرين أيضًا، فجعلوها حجة على أنه ليس ثم حاجة لإقامة الحجة على العباد، بل الفطرة كافية، والعهد الأول كاف ... إلى آخره.

وهذا بلا شك ليس بمُرْض، والحجة لا تقوم على العباد بشيء لا يتذكرونه أصلاً، وإنما العباد أمامهم الدلائل، أما تذكر الميثاق وتذكر الشهادة، وتذكر هذه الأشياء، فإن أحدًا لا يتذكر ذلك، وإنما الرسل تذكرهم بذلك، فتكون الحجة بالرسل لا بذلك الأمر الأول. لهذا سبق بيان أن مسألة الميثاق مرتبطة بالقدر، وليست متصلة بالتكفير، وليست حجة على خلاف القدر، إنما هي دليل على القدر فقط دون غيره.

<sup>(</sup>۱) انظر: درء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام ابن تيمية (٤٨٢/٨ ـ ٤٨٤)، وشفاء العليل لابن القيم (ص١٢، ١٣)، وتفسير ابن كثير (٢٦٥/٢)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢٦٥ ـ ٢٧٤)، وتفسير السعدي (٣٠٨/١)، وأضواء البيان للشنقيطي (٢٢/٢).

العمل والأجل والرزق وشقي أو سعيد ونحن في بطون أمهاتنا ]

28 ـ وعن عبدِ الله بنِ مسعودٍ ﴿ قَالَ : حَدَّتُنَا رسولُ الله ﴿ وهو الصادق المصدوق ﴿ إِن أَحدكم يُجْمَعُ خَلَقُهُ فِي بَطْنِ أُمِهِ وَهُ وهو الصادق المصدوق ﴿ إِن أَحدكم يُجْمَعُ خَلَقُهُ فِي بَطْنِ أُمِهِ أَرْبَعِينَ يَوْمَا نُطْفَةً ، ثُمَّ يَكُونُ علقةً مِثْل ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْل ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْل ذَلِكَ ، يُأْرْبَعِ كَلِمَاتٍ : يكتْب مِثْل ذَلِكَ ، يُأْرْبَعِ كَلِمَاتٍ : يكتْب مِزْقِهِ ، وَأَجَلِهِ ، وَعَمَلِهِ ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ ، ثم يَنْفَخَ فِيهِ الرُّوحَ ، وَرُقِهِ ، وَأَجَلِهِ ، وَعَمَلِهِ ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ ، ثم يَنْفَخَ فِيهِ الرُّوحَ ، فو الله الذِي لاَ إِلهَ غَيْرُهُ ؛ إِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ ، فَيَعْمَلُ عَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكَتَابُ ، فَيَعْمَلُ عَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بَعَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ عَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بَعَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بَعْمَلٍ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بَعَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا ، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بَعَمَلٍ أَهْلِ النَّارِ عَيْدُ الْكَتَابُ ، فَيَعْمَلُ عَلَى الْمَعْمَلُ أَهْلِ الجَنَّةِ ، فَيَدْخُلُهَا ». متفق عليه (۱) .

الشرح:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٤٤).

هذا الحديث حديث جليل عظيم مهيب يرويه عبد الله بن مسعود عن النبي عن النبي الله والمراد منه في هذا الموطن ذكر القدر، وهو قوله هنا: «ثم يَبعثُ الله إليه الملك، يأربع كلمات: يكتب رِزْقِه، وأجله، وعَمله، وعَمله، وَعَمله، وَعَمله،

والكتابة . كما سبق بيانها ـ أنواع ، منها:

الكتابة العامة المفصّلة لكل شيء في اللوح المحفوظ، وهذه هي التي جاءت في قـول الله على: ﴿ أَلَمْ تَمْلَمُ أَكُ اللّهَ يَمْلُمُ مَا فِي السّكَمَا فِي السّكَمَا وَاللّهُ وَلَا يَكُلُ وَالحج : ١٧٠، وفي قوله على: ﴿ وَكُلّ فَاللّهُ فِي كِتَبُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحج : ١٧٠، وفي قوله على وفي قوله على من الآيات، وفي قوله على من الآيات، وفي قوله على من الآيات، وفي قوله على في الحديث الصحيح: «قَدَّرَ الله الْمَقَادِيرَ قبل أَنْ يَخُلُقَ السّمَاوَاتِ وَالنّارُضَ يَخُمُسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ» (١)، يعني: كتبها، هذه كتابة عامة مفصّلة والكل شيء.

تلى هذه الكتابة كتابات عامة في أنحاء منها:

الكتابة العمرية، يعني: لكل شخص أو لكل إنسان كتابة خاصة به عامة عامة على الكتابة في الرحم، يعني: حين يكون على الكتابة في الرحم، يعني: حين يكون

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۶۶).

المخلوق جنينًا قبل أن تُنفخ فيه الروح يكتب هذه الأربع كلمات: يكتب رزقه، وأجله، وعمله، ويكتب هل هو شقى أو سعيد، وهذا بما تؤول إليه الحال، يعنى: يكتب رزقه على وجه الإجمال، ويكتب عمله هل عمله صالح أم لا؟ ويكتب أجله إلى أين سينتهي، ثم هل هو شقى أم سعيد؟ لذلك هذه الكتابة ليست تفصيلية ، وهناك كتابات أخر تفصيلية. الكتابة السنوية: التي تكون في ليلة القدر، وتكون تفصيلاً لما يكون في هذه السنة بخصوصها لهذا المعين، وقد يكون في هذه السنة ما يخالف ما هو مكتوب حين كان في الرحم، يعني يكون في هذه السنة ـ نسأل الله العافية ـ مسلمًا، ويُكتب وهو في الرحم شقيًا؛ لأنه سيؤول أمره إلى ردَّةٍ وكفر، وهذا هو معنى قوله ﷺ: «فو الله الذِي لاَ إِلهَ غَيْرُهُ؛ إِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ يِعَمَل أَهْل النَّار فَيَدْخُلُهَا...» إلى آخره، وهذا معنى أنه كَتِب شقي أم سعيد، يعني: فيما سيؤول إليه أمره، أما فيما هو تفصيل لما في اللوح المحفوظ فهذا يكون الأمر فيه مختلفًا، يعنى: فيما هو في التقدير السنوي.لذلك لا نفهم من كتابة: هل هو شقي أم سعيد، أو أنه يعمل بعمل أهل الجنة ثم يعمل بعمل أهل النار فيدخلها، أن هذا مخالف للكتاب، أو أن الكتاب جَبر عليه، لا، فالكتاب - كما سبق بيانه - كاشفٌ، وما يُجري الله على عبده هو بقدر لا شك، والقدر

أنواع، وهذا الكتاب لا بد أنه سيكون، فقد يعمل بعمل أهل الجنة العمر كله، ثم يسبق عليه الكتاب، يعني: ما كتب الله على الكتاب أنه سيكون شقيًا، فيختار هذا الشقاوة، فيُبْطِل عمله السابق، وهو باختياره اختار عمل أهل الجنة، ثم باختياره أبطل عمله السابق.

فإذًا كتابة الكتاب في اللوح المحفوظ يكون على الوجه العام الإجمالي النهائي وعلى الوجه التفصيلي، ثم هناك كتب تفصيلية لما في اللوح المحفوظ، ومنها الكتابة حين يُجمع خلقه في الرحم.

إذًا كتابة رزقه وأجله وعمله وشقي أم سعيد حين كان في الرحم، هي باعتبار العاقبة لا باعتبار ما يكون في تفاصيل حياته؛ لهذا قال وران أحدكُم ليعمل بعمل أهل النّار حتّى ما يكون بينه وبينها إلاّ ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنّة، فيدخُلُها»؛ لأنه كتب أنه سعيد، فسيؤول أمره إلى أنه يُسلم، أو إلى أنه يتوب إلى أن يحوت، فيكون من أهل الجنة. فهذا الحديث حديث عظيم فيه تقرير مسائل كثيرة من مسائل القدر، وأهمها مسألة الكتابة العمرية، وأن الله وكال يبعث إليه ملكًا فيكتب هذه الأمور على وجه الإجمال.

وأما قوله ﷺ: ﴿ كُلِّيَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]، فهذه الآية لا تدل على الكتابة، لكن يُستدل على الكتابة بقوله ﷺ: « يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ، مَلاَئِكَةٌ

بِاللَّيْلِ وَمَلاً بُكَةً بِالنَّهَارِ...» (١) إلى آخر الحديث، وبقوله وَ رَكِرامًا كَنِينَ والانفطار: ١١١، يعني فيما يكتبون من عمل الإنسان في كل يوم، فيطابقون بينه وبين ما هو موجود فيما في أيديهم من الصحف؛ لأن الكتابة السنوية هي في الواقع كتابة يومية مجموعة: في اليوم الفلاني سيحصل كذا، وفي اليوم الفلاني سيحصل كذا ... إلى آخره، هذه الكتابة السنوية العامة للمكلفين أو الكتابة السنوية العامة للمكلفين أو للمخلوقات تكون بيد الملك الموكل بالعبد؛ لذلك قال جماعة من أهل العلم: إنه ثم كتابة يومية كالتفصيل للكتابة السنوية، وهذه التي فيها التغيير، والمحو والإثبات، والشر والخير .. إلى آخره، قال و يَمْحُوا التغيير، والمحو والإثبات، والشر والخير .. إلى آخره، قال المنتابة الرعد: ١٩٥٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۵۵، ۳۲۲۳، ۷٤۲۹، ۷٤۸۱)، ومسلم (۱۳۲) من حديث أبي هريرة ...

الدخول الملك على النطفة بعدما تستقر في الرحم ا

٤٤ ـ وَعَنْ حُدَيْفَةَ بْنِ أَسِيدٍ يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيَّ قَالَ « يَدْخُلُ الْمَلَكُ عَلَى النُّطْفَةِ بَعْدَ مَا تَسْتَقِرُ فِي الرَّحِمِ يِأَرْبَعِينَ أَوْ خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً فَيَقُولُ أَيْ رَبِّ أَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَقُولُ أَيْ رَبِّ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً فَيَقُولُ أَيْ رَبِّ أَشَقِي الْمَوْقِي الْمَاتِي اللَّهُ وَأَثِرُهُ وَأَجَلُهُ وَرِزْقُهُ ثُمَّ تُطُوى الصَّحُفُ فَلاَ يُزَادُ فِيهَا وَلاَ يُنْقَصُ » رواه مسلم (١).

### الشرح:

هذا الحديث أيضًا تتمة في المعنى لما في الحديث السابق؛ لأن الملك يأتى بعد زمن فيكتب هذه الأشياء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٤٤، ٢٦٤٥).

قال ابن عباس فَعْقَتُ : ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثِيثُ ﴾ مما في أيدي الملائكة من الصحف، ﴿ وَعِنْدَهُ وَأُمُّ الْحَكْتُ ﴾ يعني: ما في اللوح المحفوظ لا يتغير ولا يتبدل، وكذلك ما في صحف الملائكة من التقدير العمري للإنسان، هذا أيضًا لا يتغير ولا يتبدل (١) ؛ كما دل عليه هذا الحديث: «فَلا يُزَادُ فِيهَا وَلا يُنْقَصُ ».

(١) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٣٣٧/٤): «اختلف المفسرون في المراد بالذي يمحو ويثبت على ثمانية أقوال:

أحدها: أنه عام في الرزق والأجل والسعادة والشقاوة، وهذا مذهب عمر وابن مسعود وأبي وائل والضحاك وابن جريج.

والثاني: أنه الناسخ والمنسوخ، فيمحو المنسوخ ويثبت الناسخ، روى هذا المعنى على بن أبي طلحة عن ابن عباس، وبه قال سعيد بن جبير وقتادة والقرظي وابن زيد، وقال ابن قتيبة: يمحو الله ما يشاء أي ينسخ من القرآن ما يشاء، ويثبت أي يدعه ثابتًا لا ينسخه وهو المحكم. والثالث: أنه يمحو ما يشاء ويثبت إلا الشقاوة والسعادة والحياة والموت، رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس، ودليل هذا القول ما روى مسلم في صحيحه من حديث حذيفة بن أسيد قال: سمعت رسول الله على يقول: إذا مضت على النطفة خمس وأربعون ليلة يقول الملك الموكل أذكر أم أنشى فيقضى الله تعالى ... » الحديث.

والرابع: يمحو ما يشاء ويثبت إلا الشقاوة والسعادة لا يغيران، قاله مجاهد.

والخامس: يمحو من جاء أجله، ويثبت من لم يجئ أجله، قاله الحسن.

والسادس: يمحو من ذنوب عباده ما يشاء فيغفرها، ويثبت ما يشاء فلا يغفرها، روي عن سعيد بن جبير.

هذا الحديث فيه مسألة أخرى ليست متصلة بالقدر، في قوله: «يَدْخُلُ الْمَلَكُ عَلَى النَّطْفَة بَعْدَ مَا تَسْتَقِرُ فِى الرَّحِم بِأَرْبَعِينَ أَوْ خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً »، وحديث عبد الله بن مسعود الله الذي قبله فيه: أن البعث يكون بعد أربعين وأربعين وأربعين، يعني بعد مائة وعشرين ليلة، كيف يوفق بين هذا وهذا؟ (١)

والسابع: يمحو ما يشاء بالتوبة ويثبت مكانها حسنات، قاله عكرمة.

والثامن: يمحو من ديوان الحفظة ما ليس فيه ثواب ولا عقاب، ويثبت ما فيه ثواب وعقاب، قالمه المنحاك وأبو صالح، وقال ابن السائب: القول كله يكتب، حتى إذا كان في يوم الخميس طرح منه كل شيء ليس فيه ثواب ولا عقاب، مثل قولك: أكلت شربت دخلت خرجت ونحوه وهو صادق، ويثبت ما فيه الثواب والعقاب.» ا.ه.

وانظر: تفسير الطبري (١٦٦/١٣ ـ ١٦٨)، وتفسير القرطبي (٣٢٩/٩)، وتفسير ابن كثير (٢٠/٢، ٥٢١)، والدر المنثور للسيوطي (٦٦٠/٤).

(۱) قال ابن القيم في شفاء العليل (ص٢٢): «كثير من الناس يظن التعارض بين الحديثين، ولا تعارض بينهما بحمد الله، وأن الملك الموكل بالنطفة يكتب ما يقدره الله على رأس الأربعين الأولى، حتى يأخذ في الطور الثاني وهو العلقة، وأما الملك الذي ينفخ فيه فإنما ينفخها بعد الأربعين الثالثة، فيؤمر عند نفخ الروح فيه بكتب رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، وهذا تقدير آخر غير التقدير الذي كتبه الملك الموكل بالنطفة؛ ولهذا قال في حديث ابن مسعود على: « ثُم يَبعث الله إليه الملك، يأربع كلِمَات، يكتب رزقه، وأجله، وعَملِه، وصَملِه، وسَعَيدًا»، وأما الملك الموكل بالنطفة فذاك راتب معها ينقلها بإذن الله من حال إلى

أجاب أهل العلم عن هذا بأجوبة من أحسنها: أن هذا مختلف باختلاف الأحوال، وأنّ الغالب أن يتأخر وقد يتقدم، ولهذا قد توجد الحركة في الجنين قبل الأربعة أشهر، وقد توجد بعد شهرين ونصف، فتوجد الحركة بعد ثلاثة أشهر أو قبل ذلك أحيانًا، هذا جواب. لهذا هنا لم يُذكر في هذا الحديث أنه تنفخ فيه الروح بعد الأربعين وإنما ذكرت الكتابة، وهناك في حديث ابن مسعود الله ذكر أن نفخ الروح يكون بعد الكتابة ، فقال: « ثُمَ يَبعثُ اللهُ إِليْهِ المَلكَ ، يأَرْبَع كَلِمَاتٍ: يكَتْب رِزْقِهِ ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ، ثم يَنْفَخَ فِيهِ الرُّوحَ »، وهذا يدل على أن نفخ الروح متأخر بعد الكتابة التي هي بعد عشرين ومائة من الليالي، ونفخ الروح دليله الحركة، وحركة الجنين قد تكون قبل ذلك. لهذا قالوا: هذا الحديث يدل على أن الروح قد تنفخ بعد زمن وجيز؟ لأنه بعد ما كتب يكون النفخ، والله أعلم متى يكون نفخه المقصود أن من أحسن أوجه الجمع بين هذين الحديثين أنه يُحمل على الاختلاف؟

حال، فيقدر الله سبحانه شأن النطفة حتى تأخذ في مبدأ التخليق وهو العلق، ويقدر شأن الروح حين تتعلق بالجسد بعد مائة وعشرين يوما، فهو تقدير بعد تقدير، فاتفقت أحاديث رسول الله فلل وصدق بعضها» ا.هـ.

وفي الحديث مسألة أخرى: وهي في قوله: « فَيَقُولُ أَىْ رَبِّ أَذْكُرٌ أَوْ أَنْكَى فَيُكُتْبَانِ »: فَعِلْمُ مَا في الأجنة الذي اختص الله عَلَى به ، كما قال الله عَلَى الله على الأرحام أو كل ما في الأرحام ؛ لأن الاسم الموصول يعم، فكل ما في الأرحام من الجنين ومن تغذيته ومن تقلبه في أنواع الخلق ، وما تغيض الأرحام وما تزداد ، كل هذا يعلمه الله ، وهو على عجه التفصيل ، فلا أحد يعلم ما في الأرحام على وجه التفصيل ، فلا أحد يعلم ما في الأرحام على وجه التفصيل .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٤٤).

ولهذا ثبت عن أبي بكر الله أنه نظر إلى بطن امرأته فقال: «أراها جَارِيَةً». (١). وذكر عن جماعة من الصالحين وأهل العلم أنهم عندهم كشف علمي بما يُلهمهم الله الله في فيعلمون ما في الرحم يعني بعد مدة فيقولون: هذا فيه ذكر أو أنثى. ومعلوم أن هذا بعد استبانة المخلوق في البطن، مثل ما هو حاصل الآن من بعض الأجهزة الطبية أنهم يُصورون فيعلمون هل هو ذكر أو أنثى بالصورة، بدلائل وجود علامة الذكورة في فرج الجنين، وعلامة الأنوثة كذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مالك في الموطأ (۱۶۳۸)، وعبد السرزاق في مصنفه (۱۰۱/۹)، والبيهقي في الكبرى (۱۱۹/۳)، واللالكائي في كرامات الأنبياء (ص۱۱۱) من طريق عروة بن الزبير عن عائشة هي، وفيه أن أبا بكر في قال: (أَرَاهَا جَارِيَةً ).

# [ إن الله ﷺ خلق للجنة أهلاً وهم في أصلاب آبائهم وخلق للنار أهلاً وهم في أصلاب آبائهم ]

20 . وفي صحيح مسلم عَنْ عَائِشَةَ الْمُعْتُ قَالَتْ: دُعِيَ رَسُولِ اللَّهِ وَسُولِ اللَّهِ وَسَلَّم طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ يَعْمَلُ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ يَعْمَلُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ يَعْمَلُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم طُوبَى لِهَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ وَخَلَقَ لِلنَّارِ أَهْلاً خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ وَخَلَقَ لِلنَّارِ أَهْلاً خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ "(1).

#### [ كل شيء بقدر ]

٤٦ - وَعَنْ ابن عمر الطَّنْظُةُ قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَيْ: « كُلُّ شَيْءٍ يقَدَرٍ حَتَّى الْعَجْزُ وَالْكَيْسُ ». رواه مسلم (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٥٥).

# [ معنى قوله ﷺ: ﴿ نَنَزَلُ ٱلْمَكَيِّكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا ﴾]

٤٧ ـ وعن قتادة ﴿ فَي قوله تعالى: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَلَيْهِكُهُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا اللّهِ مِنْكُلِ ٱمْرِ ﴾ [القدر: ١٤]، قال: يُقضى فيها ما يكون في السنة إلى مثلها. رواه عبد الرزاق، وابن جرير، وقد روي معنى ذلك عن ابن عباس ﴿ فَا الْحَسْنُ اللّهِ عَبْدَ الرحمن السلمي، وسعيد ابن جبير، ومقاتل (١).

# [اللوح المحفوظ من درة بيضاء]

٤٨ ـ وعن ابن عباس الطَّفْتُ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ لَوْحًا مَحْفُوظًا مِنْ دُرَّةٍ بَيْضَاءَ صَفَحَاتُهَا مِنْ يَاقُوتَةٍ حَمْراءَ، قَلَمُهُ نُورٌ، مَحْفُوظًا مِنْ دُرَّةٍ بَيْضَاءَ صَفَحَاتُهَا مِنْ يَاقُوتَةٍ حَمْراءَ، قَلَمُهُ نُورٌ، وكتابه نور، لِلَّهِ فِيهِ فِي كُلِّ يَوْمِ سِتُّونَ وَثَلاثُمائَةِ لَحْظَةٍ، يَخْلُقُ وَيَرْزُقُ وَيُعْمِلُ مَا يَشَاءُ، فَذَلَك قُوله وَيَرْزُقُ وَيُعْمِلُ مَا يَشَاءُ، فَذَلَك قُوله تعالى: ﴿ كُلَّ يَوْمِ مُوَفِيمَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]. ». رواه عبد الرزاق، وابن المنذر، والطبراني، والحاكم (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٣٨٦/٣)، والطبري في تفسيره (١٠٩/٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢٦٤/٣)، والطبري في تفسيره (١٣٥/٢٧)، وأبو المشيخ في العظمة (٤٩٢/٢)، والطبراني في الكبير (١٠٦٠٥)، والحاكم في المستدرك

قال ابن القيم - رحمه الله تعالى - لما ذكر هذه الأحاديث وما في معناها، وقال: فهذا تقدير يومي، والذي قبله تقدير حولي، والذي قبله تقدير عمري عند تعلق النفس به، والذي قبله كذلك عند أول تخليقه وكونه مضغة، والذي قبله تقدير سابق على وجوده لكن بعد خلق السماوات والأرض، والذي قبله تقدير سابق على خلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، وكل واحد من هذه التقادير كالتفصيل من التقدير السابق، وفي ذلك دليل على كمال علم الرب، وقدرته، وحكمته، وزيادة تعريفه الملائكة وعباده المؤمنين بنفسه وأسمائه.

ثم قال: فاتفقت هذه الأحاديث ونظائرها على أن القدر السابق لا يمنع العمل، ولا يُوجب الاتكال عليه؛ بل يُوجب الجدَّ والاجتهاد.

<sup>(</sup>٢١٦/٢) وصححه، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٢٧٠/٤)، وأبو نعيم في الحلية (٣٢٥/١).

ولهذا لما سمع بعض الصحابة ذلك قال: ما كنت بأشد اجتهادًا مني الآن. وقال أبو عثمان النهدي لسلمان: لأنا بأول هذا الأمر أشد فرحًا مني بآخره؛ وذلك لأنه إذا كان سبق له من الله سابقة وهيأه ويسره للوصول إليها كان فرحه بالسابقة التي سبقت من الله أعظم من فرحه بالأسباب التي تأتي بعدها(١).

#### الشرح:

هذه الأحاديث دلت على ما ذكره ابن القيم بري التقدير عمري وتقدير سنوي وتقدير يومي الله تقدير سابق عام، وتقدير عمري، وتقدير سنوي، وتقدير يومي الله الخره وهذه سبق الكلام عليها مفصّلاً، والمقصود منها: أن قدر الله تكان عام، وأن كل شيء يحصل فهو بقدر الله، حتى العَجْز والكيس، يعني: حتى ما تعجز عنه فهو بقدر، وحتى ما تدركه وتعقله هو أيضًا بقدر؛ لعموم قوله الله المن الفراء وحتى ما تدركه وتعقله هو أيضًا بقدر؛ عموم قوله الله الفرقان: ١٢، وهذا التقدير العام، والتقدير النفصيلي، يدل على عموم مشيئته على وعلى شمول قدرته، وأنه الله التفصيلي، يدل على عموم مشيئته على وعلى شمول قدرته، وأنه الله

<sup>(</sup>١) انظر: شفاء العليل (ص٢٣ ـ ٢٦).

على كل شيء قدير، وهذا يجمع مراتب القدر الأربع السابق ذكرها، وهي:

- عِلْمُ الله ﷺ الأزلي بالأشياء قبل وقوعها.
- وأن الله ﷺ كتب مقادير كل شيء في اللوح المحفوظ قبل أن
   يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة.
  - وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لا يكون.
  - وأنه على كل شيء قدير، وأنه خلق الأشياء جميعًا.

ولهذا عرَّف بعض أهل العلم القدر بما يجمع تلك المراتب بقوله:

إن الله علم علم ما الخلق عاملون بعلمه القديم الذي هو موصوف به أزلاً وأبدًا، وعَلِمَ جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصي والأرزاق والآجال، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ، وأنه على كل شيء قدير، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن (١). أو نحو ذلك مما يجمع المراتب الأربع.

والتفاصيل التي ذكر ابن القيم والمنالكة أن بعضها تفصيل لبعض، يعني: أن ما هو مكتوب في اللوح المحفوظ هذا فيه كل شيء، ثم يُخصَّص: إما بتخصيص الأفراد، أو بتخصيص الزمان، أو بتخصيص

<sup>(</sup>١) انظر: كلام شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ اللَّهُ فِي العقيدة الواسطية (ص٣٥).

القصود أن ما في اللوح المحفوظ هذا لا يغادر شيئًا: ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُسْتَطُرٌ ﴾ القمر: ١٥٣، كل شيء فيه سواء من جهة الأمكنة أو الأزمنة أو المخلوقات المكلفين من الجن والإنس، ثم تأتي تفاصيل. وسبق أن بينا أن ثم تقدير لا يتغير ولا يتبدل، وثم تقدير قد يتغير ويتبدل، فأما الذي لا يتغير ولا يتبدل فهو العام الذي في اللوح المحفوظ، أو التقدير العمري، ونحو ذلك، فهذا العام لا يتغير ولا يتبدل، مثل: الشقاوة، والسعادة، ومعرفة الأحوال والأرزاق، وما يؤول إليه أمر هذا المخلوق. أما ما في صحف الملائكة فهو يقبل التغيير والتبديل؛ وذلك لقوله ﷺ: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَكُوا اللهُ مَا يَشْكُ اللهُ فِي رِزْقِهِ، وَأَنْ يُنْسَا لَهُ فِي الرعد: ١٣٩، ولقوله ﷺ: ﴿ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، وَأَنْ يُنْسَا لَهُ فِي أَنْرِهِ،

فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ "()، وقوله: « صِلَةُ الرَّحِم مَنْسَأَةً فِي الأَثْرِ مَجْلَبَةً للرزق ()، وأيضًا صح عنه الله أنه قال: « إِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ للرزق ()، وأيضًا صح عنه الله من التغيير فيما كُتِب في صحف الملائكة، وهذا التغيير والعمل كله بقدر، وهو موجود في الصحف، لكن له من الرزق كذا، وإن عمل كذا يُحرم الرزق، فيكون إذًا السبب والمسبب والمنتجة كلها موجودة في ذلك، فيمحو الله والله من صحف الملائكة ما يشاء، ويُثبت فيها ما يشاء؛ لأن فيها كل شيء.

كذلك من المسائل التي دلت عليها هذه الأحاديث أن التقدير يكون في ليلة القدر التي قال الله على في في الدخان: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْمَ لَكُومُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الهُ عَلَى الله عَل

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۵۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٩٧٩)، وأحمد في المسند (٣٧٤/٢)، والحاكم في المستدرك (١٧٨/٤)، من حديث أبي هريرة ، قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٤٠٢٢)، وأحمد في المسند (٢٧٧/٥)، وابن المبارك في الزهد (ص٢٩)، وأبو يعلى في المعجم (ص٢٣١)، وابن حبان (١٥٣/٣)، والطبراني في الكسير (١٤٤٢)، والحاكم في المستدرك (١٠٧١)، (٣٨/٥) وصححه، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥٨/٧) من حديث ثوبان .

لَيْلَةِ ٱلْمَدِرِ ﴾ القدر: ١١ يعني: ليلة التقدير السنوي، وليلة القدر هذه في رمضان وليست هي ليلة النصف من شعبان، والأحاديث التي فيها أن التقدير يكون ليلة النصف من شعبان هذه في فيها نكارة في متنها وضعف في أكثر أسانيدها (١)، فالتقدير يكون في ليلة القدر في رمضان.

وسميت بليلة القدر؛ لأنها يكون فيها التقدير، وهذا التقدير تقدير سنوي، يعني: ما يحصل في السنة يُكتب في صحف الملائكة من السنة إلى السنة، يعني: التي بأيدي الملائكة المكلفين: « يَتَعَاقَبُونَ فِيكُم، مَلاَئِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلاَئِكَةٌ بِالنَّهَارِ...» (٢)، فمنهم الحفظة، ومنهم الملائكة الذين يكتبون السيئات والحسنات، ومنهم الملائكة الموكلون بابن آدم.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۰۹/۲۵)، وتفسير ابن كثير (۱۳۸/٤)، والدر المنشور للسيوطي (۱۳۸/٤)، والدر المنشور للسيوطي (٤٠١/٧).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۸۰).

197

## [ الإيمان بالقدر يُوجد طعم الإيمان ]

٤٩ ـ وَعَنْ الْوَلِيدِ بْنِ عُبَادَةً، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى أَيِي، وَهُو مَرِيضٌ أَتَخَايَلُ فِيهِ الْمَوْتَ فَقُلْتُ: يَا أَبْتَاهُ أَوْصِنِي وَاجْتَهِدْ لِي. مَرَيضٌ أَتَخَايَلُ فِيهِ الْمَوْتَ فَقُلْتُ: يَا أَبْتَاهُ أَوْصِنِي وَاجْتَهِدْ لِي فَقَالَ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجَدَ طَعْمَ فَقَالَ: أَجْلِسُونِي. فَلَمَّا أَجْلَسُوهُ قَالَ: يَا بُنَيَّ إِنِّكَ لَنْ تَجَدَ طَعْمَ الْإِيمَانِ، وَلَنْ تَبْلُغْ حَقَّ حَقِيقَةِ الْعِلْمِ بِاللهِ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبْتَاهُ وَكَيْفَ لِي أَنْ أَعْلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ مِنْ شَرِّهِ قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبْتَاهُ وَكَيْفَ لِي أَنْ أَعْلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ مِنْ شَرِّهِ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأُكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ وَسَالَمَ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ وَسَالَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئِكَ . يَا بُنَيَّ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ يَعْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ يَعْمُ الْقِيامَةِ يَا بُنَيَّ إِنْ اللهُ عَلَيْهِ فَكَالَ السَّاعَةِ يما هُو كَاثِنَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ يَا بُنَيَّ إِنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۷۷۰۰)، والترمذي (۲۱۵۵، ۳۳۱۹)، وأحمد في المسند (۷/۵)، والطبراني (۳۱۷/۵)، والطبراني في مسنده (ص۷۹)، والطبراني في مسند الشاميين (۱۸/۱، ۱۳۸/۳)، والبيهقي في الكبرى (۲۰٤/۱۰). قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه».

#### الشرح:

حديث الوليد بن عبادة دل على أن الإيمان بالقدر خيره وشره مما يُوصى به، ويُحث عليه، ويؤمر به، ويُفصل للناس من جهة الإجمال، يعني: يُبين لهم الإيمان بالقدر والإيمان بخيره وشره، وأن ما أخطأ العبد لم يكن ليصيبه، وما أصابه لم يكن ليخطئه، وأن هذا لا يُخالف ما جاء من الإمساك عن القدر وعن ذكره - كما سبق بيانه - لأن الإمساك عن القدر الذي جاء في الحديث: «إذا ذكر القدر فأمسكوا»(١)، يعني: عن الخوض فيه بلا علم، أما ما دل عليه الدليل وعلمه العبد من الشريعة فإنه يذكره، ولهذا يوصي بالإيمان بالقدر خيره وشره.

قال: « وَكَيْفَ لِي أَنْ أَعْلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ مِنْ شَرِّهِ؟ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأُكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ »، هذه هي مَا أَخْطَأُكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ »، هذه هي الحقيقة، يعني: ما أخطأك لم يكن ليصيبك؛ لأن الله عَظَلْ لم يقدِّره، وكذلك ما أصابك لم يكن ليُخطئك؛ لأنه بقدر الله عَظَلْ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الكبير (١٠٤٤٨)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١٢٦/١، ٧/ ١٢٥٠)، وأبو نعيم في الحلية (١٠٨/٤) من حديث ابن مسعود الله قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٠٢/٧): «رواه الطبراني، وفيه مسهر بن عبد الملك، وثقه ابن حبان وغيره، وفيه خلاف، وبقية رجاله رجال الصحيح». و أخرجه الطبراني في الكبير (٤١٢٧) من حديث توبان الله وفيه يزيد بن ربيعة، وهو ضعيف.

قوله: ﴿ أُوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمُ ﴾، ﴿ أُولَ ﴿ هَنَا بَمِعني حَيْنَ ، يَعني : حَيْنَ عَنَى اللهُ القلم ، ﴿ ثُمَّ قَالَ : اكْتُبْ ﴿ يَعْنَى : أَنَهُ لِمَا هُوَ كَائِنَ إِلَى يَوْمِ قَيْلُ لَهُ : ﴿ ثُمَّ قَالَ : اكْتُبْ فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾.

199

#### [الأمر بالتداوي وأخذ الأسباب]

• ٥ - وَعَنْ أَيِى خُزَامَةَ عَنْ أَيِيهِ ﴿ قَالَ سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ رُقًى نَسْتَرْقِيهَا وَدَوَاءً نَتَدَاوَى يِهِ اللَّهِ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ رُقًى نَسْتَرْقِيهَا وَدَوَاءً نَتَدَاوَى يِهِ وَتُقَاةً نَتَقِيهَا هَلْ تَرُدُ مِنْ قَدَرِ اللَّهِ شَيْئًا قَالَ « هِي مِنْ قَدَرِ اللّهِ » (١). رواه أحمد والترمذي وحسنه.

#### الشرح:

في هذا الحديث دلالة على أن القدر يشمل كل شيء: يشمل تقدير السبب وتقدير السبّب؛ يشمل تقدير الفعل وتقدير النتيجة، فما من شيء إلا هو بقدر: الأسباب والمسببات، فمسك القلم باليد ونتيجته الكتابة، ذلك بقدر الله، وتناول الدواء بقدر والانتفاع به بقدر، وتعاطى الأسباب بقدر والانتفاع بها بقدر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۲۵، ۲۱٤۸) وصححه، وابن ماجه (۱۱۳۷/۲)، وأحمد في المستدرك المستد (۲۱۳۷)، والحاكم في المستدرك المستدرك (۲۲۱/۳)، والبيهقي في الكبرى (۳٤۹/۹)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۲۲۱/٤).

فلا يعني عدم تعاطي الأسباب الإيمان بالقدر؛ كما يقول بعض الناس: أنا راض ومؤمن بما قدَّر الله. ولا يتعاطى الأسباب؛ كما هو عند غلاة نفاة الأسباب والمتصوفة الذين لا يفهمون التوكل على حقيقته، فهم يرون أن تفويض الأمر لقدر الله كالله يعني عدم تعاطي شيء من الأسباب، وهذا باطل ومتناقض في نفسه. فإذًا الأسباب النافعة الموصلة للمسببات هذه من قدر الله، مثل: الرقى، والتداوي، والأكل، والشرب، هذه كلها قدَّرها الله وجعلها أسبابًا، وما ينتج عنها هو من القدر، فالعبد حين يفعل الأسباب يفعل ما أمر الله به، أو ما أذن الله به، فيحصل بذلك النتيجة، وهو المسبب.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كَاللَّهُ في مدارج السالكين (۱۱٦/۲): «فترك الأسباب المأمور بها قدح في التوكل، وقد تولى الحق إيصال العبد بها، وأما ترك الأسباب المباحة فإن تركها لما هو أرجح منها مصلحة فممدوح، وإلا فهو مذموم» ا.هـ.

وقال العلامة الشيخ ابن عثيمين ﷺ في القول المفيد (١٦٤/١): «والناس في الأسباب طرفان ووسط:

الأول: من ينكر الأسباب، وهم كل من قال بنفي حكمة الله كالجبرية والأشعرية. الثاني: من يغلو في إثبات الأسباب حتى جعلوا ما ليس بسبب سببًا، وهؤلاء عامة الخرافيين من الصوفية ونحوهم.

وعلى ذلك فالرقية من القدر، ولا ترد من قدر الله شيئا، والدواء لا يرد من قدر الله شيئًا، بل هو من قدر الله ﷺ.

#### الشرح:

هذا الحديث فيه دلالة على مسألة القدر من جهة قوله: « قُلْ قَدْرَ اللّه وَمَا شَاءَ فَعَلَ »، فإن تفويض الأمر لمشيئة الله على هذا من الإيمان بالقدر، وقول العبد: « قَدْرَ اللّه » يعني: قضى الله بهذا الشيء « وَمَا شَاءَ فَعَلَ »، وهذا يدل على عموم قَدرِ الله، وعموم مشيئته على قوله: « الْمُؤْمِنُ الْقُومِ خَيْرٌ وأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضّعيف وَفِى قوله: « الْمُؤْمِنُ الْقُومِ خَيْرٌ وأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضّعيف، والقوة كُلُّ خَيْرٌ » القوة هنا تشمل: القوة الإرادية، والقوة الإيمانية، والقوة البدنية، فالمؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، يعنى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۲٤).

إذا كان مؤمنًا قويًا في بدنه فهو خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ؛ وذلك لأن قوته فيها إعانة له على الإيمان والجهاد والعلم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلى آخر ذلك، وكذلك القوة في العلم: المؤمن القوي في علمه القوي في دينه خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف في علمه وفي دينه.

فإذًا أنواع القوة متعددة، فإذا آتى الله على العبد القوة العلمية والإرادية وقوة الإرادة والحكمة والبصيرة والقوة البدنية، فيكون ذلك من النعم الخاصة ؛ كما قال على في نعمته على أحد أنبيائه : ﴿ وَزَادَهُ بَسَطَةً فِي الْجَاسِمِ ﴾ البقرة : ٢٤٧].

قال بعدها: ( احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ )، يعني: في أمر دينك ودنياك تعاطى ما ينفعك، لا تستنكف اتكالاً على القدر، أو تقول: كل شيء مقدر فلن أفعل، فما ينفعك في أمر دنياك اعمل به، واجتهد في عملك؛ بع واشتر، اعمل في التجارة، واحرص على ما ينفعك في أمر دينك بالتعلم والعلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله كالله.

قال: « وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ »، يعني: إذا فعلت ما أمرت به أو حرصت على ما ينفعك وفعلت الأسباب فاستعن بالله ؟ اطلب العون من الله الله على مرتبتين:

المرتبة الأولى: طلب العون في تهيئة الأسباب، أن العبد تهيأ له الأسباب وينشرح صدره لها ويفعلُها.

المرتبة الثانية: أن يعينه الله على في نفع تلك الأسباب، لأنه قد يفعل المرع شيئًا ولا ينتفع به ؛ ولهذا عظم المطلوب في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكُ نَعْبُهُ وَإِيْلَاقًا فِي قَوْلُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

قال: « وَإِنْ أَصَابَكَ شَىٰءٌ فَلاَ تَقُلْ لَوْ أَنِّى فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا قُلْ قَدَّرَ اللَّهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ »، هذا معروف في شرح كتاب التوحيد عند قول الشيخ: باب ما جاء في الـ«لو»(٢).

وتلخيص المسألة: أن (لو) إذا جاءت تحسرًا على شيء وقع في الماضي مما يسوء العبد فإنها تفتح عمل الشيطان، وأما إذا كانت في المستقبل، أو في تقدير الخبر في الماضي لا تحسَّرًا، فلا بأس بها.أما إذا جاءت على أمر قضاه الله وانتهى، فيقول: لو أني فعلت كذا كان أحسن، لو أني فعلت ما صار لي كذا، لو ما فعلت لكان أفضل من هذه الحالة ونحو ذلك،

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتـاوى (۳٤٧/۱۸ ـ ٣٤٩)، وزاد المعـاد (۳٥٧/۲)، وتيـسير العزيـز الحميد (ص٥٩٥، ٥٩٦). والقول المفيد لابن عثيمين ﷺ (٣٦١/١ ـ ٣٦٣).

فهذه إذا كان فيها التحسر على الماضي ففيها اعتراض على القدر، وكل شيء بقدر الله على الدلك صارت «لو» في الماضي تحسرًا تفتح عمل الشيطان، نعوذ بالله من ذلك. فهي تفتح عمل الشيطان على القلب، وهو سوء الظن بالله: ﴿ لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا } ﴿ الله عمران: ١٦٨، وتفتح عمل الشيطان في روعات النفس وحزنها ويأسها، وتفتح عمل الشيطان في التحسر على ما فات، وأن العبد لو فعل أشياء يمكن أن تصده عن أشياء.

والعبد قبل وقوع الشيء يجب أن يفعل ما ينفعه، ويفعل ما أمر به ولا يعجز، ويستعين بالله ويكون قويًا في أمره، فإذا وقع المقدر فإنه يرضى ويسلم؛ كما جاء في تفسير قوله على: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ مِا لِللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ مُ التغابن؛ الله علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم(١).

فإذًا قبل وقوع الشيء تبذل الأسباب وتجتهد؛ ولكن إذا وقع وإنتهى تقول: « قَدَّرَ اللَّهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ »، وهذا فيه التسليم، وفيه حسن الظن بالله عَلَى ، وفيه فتح أبواب كثيرة من أبواب إيمان القلب، وأما استعمال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جريس الطبري في تفسيره (١٢٣/٢٨)، والبيهقمي في الكبرى (٦٦/٤)، وشعب الإيمان (١٩٦/٧).

(لو) فيفضي إلى التحسر، وضعف القلب وانكساره، والندم، وظن العبد أن بسببه حصل كذا وكذا، وأنه ليس بقدر الله، وأشياء من تسويلات الشيطان.

وأما حديث: « هُوَ فِي ضَحْضَاحٍ مِنْ نَارٍ وَلَوْلاً أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ » (1) ، هذا محمود ، وليس فيه إشكال من جهة «لو» ، لكن إشكالها على باب آخر ، هو: قول القائل: لولا فلان لما حصل كذا. وباب قول: لولا الكلب لأتانا اللصوص (1) ، ونحو ذلك ؛ لما فيه نسبة النعم للعبد.

أما حديث: « وَلَوْلا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ »، فليس «لو» هي «لَوْلاً»، و «لَوْلاً» في هذا الحديث ترتيبية ليست تحسرًا على الماضي، لكن قول القائل: ولولا فلان لما حصل لي كذا، أو: لولاي لما حصل كذا، أو قال القائل: لولا الطبيب لصار لي كذا وكذا، أو: لولا السائق لحصل كذا، أو: لولا فلان ما توظفت، ونحو ذلك، هذه فيها تعلق لحصل كذا، أو: لولا فلان ما توظفت، ونحو ذلك، هذه فيها تعلق

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير العزيز الحميد (ص٥٢٣، ٥٢٤).

القلب بهذا الشخص ممن حدثت له النعمة، أما في حديث: «وَلَوْلا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ» ففيه:

أولاً: التفضل بهذه النعمة وهي الشفاعة، فافترقت الجهتان، فقلب الذي يقول: لولا فلان - ممن أنعم عليه - قلبه متعلق بذاك، وقوله: لولا أنا لكان كذا. هذا تفضل وليس تعلقًا.

ثانيًا: أنه راجع إلى الشفاعة والدعاء، والمنهي عنه في «لَوْلاً» ليس هو باب الدعاء، إنما هو باب إضافة النعم لغير الله ﷺ.

المقصود أن الحديث ما يَرِدُ على باب «لو»، بل يَرِدُ على الباب الآخر.

# ٥ ـ باب ذكر الملائكة عَلَيْقِنَالْلَيْنَالْمُنْ والإيمان بهم

# [ خُلقت الملائكة من نور ]

٥٢ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ فَالْكُ قَالَتْ: قَالَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ: «خُلِقَتِ الْمَلاَئِكَةُ مِنْ نُورٍ وَخُلِقَ الْجَانُ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ وَخُلِقَ «خُلِقَتِ الْمَلاَئِكَةُ مِنْ نُارٍ وَخُلِقَ

آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُمْ»، الحديث رواه مسلم (١).

[ يدخل البيت المعمور كل يوم سبعون ألف ملك ]

٥٣ ـ وثبت في بعض أحاديث المعراج أنه ﷺ رُفِع له الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ الذي هو في السماء السابعة ـ وقيل في السادسة ـ بمنزلة الْكَعْبَةِ فِي الْأَرْضِ وَهُوَ يحِيَالِ الْكَعْبَةِ، حُرْمَتُهُ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي اللَّمَاءِ مَلَكِ، ثُمَّ الْكَعْبَةِ فِي الْأَرْضِ وإذا هو يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ، ثُمَّ الْكَعْبَةِ فِي الْأَرْضِ وإذا هو يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ، ثُمَّ لَا يَعُودُونَ إليه آخر ما عليهم (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (١٦٤) من حديث مالك بن صعصعة ١٦٥٠ أخرجه

<sup>(</sup>٣) أخرجه محمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٦٠/١)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٣٢٣٢/١٠)، وأبو السيخ في تفسيره (٣٢٣٢/١٠)، وأبو السيخ في العظمة (٩٨٤/٣).

جرير، وأبو الشيخ.

٥٥ - وروى الطبراني عَنْ جَابِرِ بن عبد اللَّهِ وَ الْكَانِ قَالَ: قَالَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ مَوْضِعُ قَدِمٍ وَلا شِبْرٍ رَسُول الله عَلَيْ: « ما في السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ مَوْضِعُ قَدِمٍ وَلا شِبْرٍ وَلا كَفِّ إِلا وَفِيهِ مَلَكُ قَائِمٌ أَو مَلَكُ رَاكِعٌ أَو مَلَكُ سَاجِدٌ فإذا كان يَوْمُ الْقِيَامَةِ قالوا جميعا سُبْحَانَكَ ما عَبَدْنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ إِلا كَان يَوْمُ الْقِيَامَةِ قالوا جميعا سُبْحَانَكَ ما عَبَدْنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ إِلا أَنْ لم نُشْرِكُ بِكَ شيئًا »(١).

#### الشرح:

هذا الباب معقود لبيان ركن من أركان الإيمان، وأصل من أصوله العظام، ألا وهو الإيمان بملائكة الله ركان الله المالة ا

والإيمان بالملائكة ركن من أركان الإيمان، فلا يصح إيمان أحد إلا أن يؤمن بالملائكة، والقدر المجزئ من الإيمان بالملائكة هو:

أُولاً: الإيمان بوجود الملائكة، وأنهم خلقٌ مِنْ خَلْق الله ﴿ لَكُلُّ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير (١٧٥١)، وفي الأوسط (٤٤/٤)، ومحمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٦٧/١).

والشاني: الإيمان بأنهم عابدون لا يُعْبَدُون، وأنهم بأمر الله يعملون.

فهذا القدر لا بد منه في الإيمان ؛ لأن هذا معنى وجود الملائكة.

ولفظ الملائكة جمع «مَلاك»، وأصل هذه الكلمة «مَلاك» مقلوبة عن «مألك»، والمألك: مصدر - يعني بالاعتبار العام - أصلها من الألوكة، والألوكة: هي الرسالة، وفِعلها ألك يَألك ألوكة والألوكة عني: أرسل برسالة خاصة وبمهمة خاصة. فإذًا الكلمة راجعة إلى معنى الإرسال، «فالملائكة» من لفظها اللغوي معناها: المرسلون برسالة خاصة والقائمون بمهمة خاصة. ولذلك فإن الإيمان بالاسم - لمن يعقل معنى الاسم - فيه ذكر المرتبتين السابقتين: الإيمان بالوجود، والإيمان بالعمل، هذا موجود في الاسم لمن يعقل اللفظ العربي.

والملائكة: خلق من خلق الله رَجُلِقَت خلقهم من نور؛ كما جاء في حديث عائشة الذي رواه مسلم: «خُلِقَت الْمَلاَئِكَةُ مِنْ نُورٍ»، فهُم أرواح مطهرة مكرمة جعلهم الله رَجُلُق عنده، يعني: أنه جعلهم في السماء، فأصل مقامهم في السماء، وقد يوكلون بأعمال في الأرض فينزلون بأمر

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة: (ألك) في النهاية في غريب الأثر (٦١/١)، ولسان العرب (٥٣٥/١)، (٣٩٣/١٠). وتاج العروس (٤٨٢/١٠).

الله عَلَى ، قال عَلَى: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَكَتِهِ كُمُّ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ [القدر: ١٤، وقال: ﴿ نَزُلُ بِهِ ٱلرُّحُ الْأَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٩٣]، يعني: أصل مكانهم في السماء؛ كما أن أصل مكان الجن والإنس في الأرض. والكلام على ما يتعلق بالملائكة بما جاء في النصوص كثير، وألفت فيهم بعض المؤلفات وهي مبسوطة في كتب الحديث والتفسير، وقد ساق الإمام المصلح وطالسه في هذا الموضع جملاً كثيرة من تعداد الملائكة وصفتهم وبعض ما يتصل بذلك. فيمكن أن نقول في جُملة بحث الملائكة: الملائكة من حيث خَلْقُهم خلق عظيم، يعني: في الصفة، وأنهم خُلقوا من نور، فلا يراهم الإنسان بعينه المجردة، لكن إن كُشف عنه الغطاء رأى ؟ كما قال الله : ﴿ فَكُشَفْنَا عَنْكَ غِطَآءَكَ فَبُصَرُكَ ٱلْمِعْ حَدِيدٌ ﴾ [ق: ٢٢]، فالإنسان على بصره غطاء يعني حدودًا يرى بها، لكن إذا كشف الله عَلَا الغطاء البشري في الدنيا لأنبيائه ورسله فإنهم يرون ما لا يرى غيرهم، فيرون الملائكة على صورتهم التي خلقهم الله رَجُّكْ عليها؛ كما ثبت في صحيح مسلم أن النبي ﷺ رأى جبريل على صورته التي خلق عليها مرتين (١)،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٧) من حديث عائشة ﴿ وَلَفَظُهُ ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ فَقَالَ إِنَّمَا هُوَ جِبْرِيلُ لَمْ أَرَهُ عَلَى صُورَتِهِ الَّتِي خُلِقَ عَلَيْهَا غَيْرَ هَاتَيْنِ الْمَرَّتَيْنِ رَأَيْتُهُ مُنْهَبِطًا مِنَ السَّمَاءِ

وجاء في وصف جبريل التَّكِينُ أنه: ﴿ لَهُ سِتُّمِاتُةِ جَنَاحٍ ﴾(١) ومنهم ذوو الأجنحة ، ومنهم من ليس بذي أجنحة ، خلقهم متنوع لكن يجمعهم أن خلقهم من نور. ومن الملائكة ثلاثة كرّمهم الله و الشاق وجعلهم سادة الملائكة ، وهم: جبرائيل ، وميكائيل ، وملك النفخ في الصور إسرافيل . وهؤلاء الثلاثة في مهمتهم تشابه (٢):

فجبرائيل: جعله الله ﷺ سيدًا على الملائكة وموكلاً بالوحي، فهو الذي ينزل بالوحي من الله ﷺ إلى رسله وملائكته.

سَادًا عِظْمُ خَلْقِهِ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ٩.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٣٢)، ومسلم (١٧٤) من حديث ابن مسعود 🐎.

وميكائيل: موكل بالقطر من السماء يُصرِّفه كما يأمر الله عَلَا، قال عَلَا الله عَلَا الله

وإسرافيل: هو: الموكل بالنفخ في الصور، ونحو ذلك.

والتناسب بينهم - كما ذكر العلماء -: أن هؤلاء متصلة بهم الحياة ، فجبرائيل متصلة به حياة الدين، وهي حياة الأرواح الحقيقية؛ لأنه ينزل بالوحي، وميكائيل بحياة الأرض بالقطر من السماء، وإسرافيل بحياة الأبدان بعد موتها.أيضًا مما يتصل بذلك أن الله كلك جعل الملائكة موكلين بالأعمال ولفظ «التوكيل» جاء في القرآن كما قال على: ﴿ قُلْ يَنُوفًا كُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١]، فالله رَجَّكُ وكُّل الملائكة بأعمال، فهذا مختص بالسحاب وهذا مختص بالهواء وهذا بالبحار وهذا بالإنسان إلى آخره.. في أعمال كثيرة جدًا، فما من شيء يحصل إلا والله عجلًا قد أمر به، وحدث بأمره وإذنه وقدرته، والملائكة موكلون بذلك. وقد يكون الملك الموكل بشيء معه ملائكة كثير يفعلون ما يأمرهم به ؛ كما قال الله في ذكر ملك الموت: ﴿ حَمَّةَ إِذَا جَلَّةَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦١، فهم رسل وسيدهم أو رئيسهم ملك الموت.

710

#### [ وصف حملة العرش]

م وعن جابر على قال: قال رسول الله على: «أَذِنَ لِي أَنْ مَا بِين أُحَدِّثَ عن مَلَكُ من مَلَائِكَةِ اللَّهِ من حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ ما بِين شَحْمَةِ أُذُنِهِ إلى عَاتِقِهِ مَسِيرةُ سبعمائة عَامٍ» (1) ، رواه أبو داوود والبيهقي في الأسماء والصفات والضياء في المختارة. فمن سادتهم جبرائيل العَيْظ ، وقد وصفه الله تعالى بالأمانة وحسن الخلق والقوة ، فقال تعالى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوكَ ﴿ وَهُ وَمِنْ الْمَانَةُ الله بَعْ الله على الله الله الله المَانَةُ الله والحيوانات ، وما لتلك المدائن من الأراضي والعمارات على طرف جناحه حتى بلغ بهن عنان الأراضي والعمارات على طرف جناحه حتى بلغ بهن عنان

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۷۷۲۷)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٦٤)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢٨٤/٢)، وأخرجه أبو الشيخ في العظمة (٩٤٨/٣) بلفظ: «خمسمائة عام»، والطبراني في الأوسط (١٩٩/٢) بلفظ: «أربعمائة عام».

قال ابن كثير في تفسيره (٤١٥/٤): «وهذا إسناد جيد رجاله ثقات».

وقال الحافظ في الفتح (٦٦٥/٨): «وإسناده على شرط الصحيح».

السماء حتى سمعت الملائكة نباح كلابهم وصياح ديكتهم، ثم قلبها فجعل عالِيها سافلها، فهذا هو ﴿ شَدِيدُٱلْفُوَىٰ ﴾ (١).

وقوله: ﴿ ذُومِرَةٍ ﴾ أي: ذو خلق حسن وبهاء وسناء وقوة شديدة ، قال معناه ابن عباس ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى فَي صفته: ﴿ إِنَّهُ رُلَعَوْلُ رَسُولُ كَرِمِ ﴿ الله عَلَى فَي صفته: ﴿ إِنَّهُ رُلَعَوْلُ رَسُولُ كَرِمِ ﴿ الله قَوْةِ وِبِأُسُ الْمَرْشُ مَكِينِ ﴾ أمين ﴾ التكوير: ١٩ ـ ٢١١ أي: له قوة وبأس شديد وله مكانة ومنزلة عالية رفيعة عند ذي العرش ﴿ مُطَاعِ ثُمَّ ﴾ شديد وله مكانة ومنزلة عالية رفيعة عند ذي العرش ﴿ مُطَاعِ ثُمَّ ﴾ أي مطاع في الملأ الأعلى ﴿ أمينِ ﴿ ذي أمانة عظيمة ولهذا كان هو السفير بين الله وبين رسله.

الشرح:

هذه الأحاديث في وصف الملائكة المقربين، وهم أقسام:

منهم حملة العرش، وهؤلاء يقال لهم: «الكروبيون»؛ كما جاء في بعض الآثار عن السلف(١)، وسُمُّوا بذلك لأجل ما يعلوهم من الكرب

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في تفسيره (۹۷/۱۲)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۲۰۲۷/۲)، وأبو الشيخ في العظمة (۷۹۸/۲).

من حمل العرش، وقربهم من الله عَلَلْ، وخوفهم منه عَلَلْ، وشدّة فرعهم منه عَلَلْ، وشدّة فزعهم من الله عَلَا.

ومنهم الذين حول العرش؛ كما قال عَلَى: ﴿ اللَّذِينَ يَعِمُلُونَ الْعَرْشَوَمَنَ حَولَهُ وَمِن يَسْبَحُونَ بِحَمّدِ رَبِّهِم ﴾ [غافر: ٧] ، وبعض العلماء يجعل حملة العرش ومن حوله حوله جميعًا يدخلون في اسم الكروبيين ، وحملة العرش ومن حوله لهم مزيد اختصاص لقربهم من الله عَلَى ومزيد فضل.

واختلف العلماء في حملة العرش كم عددهم على عدة أقوال(٢):

(۱) أخرج عبد الرزاق في تفسيره (۲۸/۳)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۸۹/۱۷) من طريق قتادة عن عمرو البكالي قال: «إن الله جزأ الملائكة والإنس والجن عشرة أجزاء، فتسعة منهم الكروبيون، وهم الملائكة الذي يحملون العرش».

(٢) قــال ابــن الجــوزي في زاد المــــير (٣٥٠/٨): « ﴿ وَيَحِمُلُ عَرَّشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَهِنِهِ ثَمَلِنِيَةٌ ﴾ فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: ثمانية أملاك، وجاء في الحديث: أنهم اليوم أربعة فإذا كان يوم القيامة أمدهم الله بأربعة أملاك آخرين، هذا قول الجمهور.

والثاني: ثمانية صفوف من الملائكة لا يعلم عدتهم إلا الله عزل وجل، قاله ابن عباس وابن جبير وعكرمة.

والثالث: ثمانية أجزاء من الكروبيين لا يعلم عددهم إلا الله، قاله مقاتل.» ا.هـ

- منهم من قال: إنهم ثمانية لقوله ﷺ: ﴿ وَيَعِمُلُ عَرْضَ رَبِّكَ اللَّهِ مَنهم من قال: إنهم ثمانية لقوله ﷺ: ﴿ وَيَعِمُ لَعَرْضَ رَبِّكَ اللَّهِ عَرْضَ لِمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الل
- ومن أهل العلم ـ وهم الأكثر ـ قالوا: إنهم أربعة في الدنيا وثمانية يوم القيامة. يعني أن عرش الرحمن على إذا جيء به يوم القيامة لفصل القضاء فإنه يأتي به ثمانية من ملائكة الله على أما في الدنيا فهم أربعة ، ويستدلون لذلك بما جاء في الحديث: «حملة العرش اليوم أربعة» (١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٣١٤/٣)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٢٣٠/٢، ٢٣٠)، وأبو الطبري في العظمة (٩٥٧/٣، وأبو الشيخ في العظمة (٩٥٧/٣). وأبو الشيخ في العظمة (٩٥٧/٣).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٣١٠/٤): «وفي المعقبات قولان:

أنواع وأشكال كثيرة متنوعة في مهامهم، والمؤمن يؤمن بوجودهم إجمالاً لا ينكر شيئًا من ذلك، وتفصيلاً فيما علمه بالتفصيل.

فالإيمان بالملائكة على درجتين:

- إيمان إجمالي فيما علمت وفيما لم تعلم.
- وإيمان تفصيلي فيما فُصِّل لك في النصوص، فما جاء في النص من وصف ملك، أو ذكر اسمه في دليل في القرآن أو في حديث صحيح ثابت في سنة النبي و فوجب اعتباده ؛ لأن هذا أمر غيبي يجب اعتقاده على ما جاء في الدليل.

وسيأتي ـ إن شاء الله ـ في هذا الكتاب تتمة الكلام في ذلك. وإيمان العبد بالملائكة له آثار على إيمانه ويقينه منها:

أحدهما: أنها الملائكة ، رواه عكرمة عن ابن عباس ، وبه قال مجاهد والحسن وقتادة في آخرين ، قال الزجاج : والمعنى للإنسان ملائكة يعتقبون يأتي بعضهم بعقب بعض ، وقال أكثر: المفسرين هم الحفظة اثنان بالنهار واثنان بالليل ، إذا مضى فريق خلف بعده فريق ، ويجتمعون عند صلاة المغرب والفجر وقال قوم منهم ابن زيد هذه الآية خاصة في رسول الله عنم عامر بن الطفيل وأربد بن قيس على قتله فمنعه الله منهما وأنزل هذه الآية.

والقول الثاني: أن المعقبات حراس الملوك الذين يتعاقبون الحرس، وهذا مروي عن ابن عباس وعكرمة، وقال الضحاك: هم السلاطين المشركون المحترسون من الله تعالى» ا.هـ. وانظر: تفسير الطبري (١١٤/١٣)، والدر المنثور للسيوطي (٢١٣/٤).

أولا: شدة تعظيمه لربه على المنازعة به يعلم عظمة السرب على وأن هولاء الملائكة المنين عَظُم وصفهم، وعَظُمَت السرب على وأن هولاء الملائكة المنين عظم وصفهم، وتنوع خلقهم إحاطتهم وقدرهم بما أقدرهم الله على وشدة الخوف من الله على وصفاتهم، فيه الإيمان بعظمة الله على وشدة الخوف من الله على والعلم بأسمائه وصفاته الله المنازة والعلم بأسمائه وصفاته الله المنازة والمنازعة وال

فإذًا الأثر الأول العام هو: الإيمان بعظمة الله على وما يورثه الإيمان بالملائكة من خوف الله على ومن الإنابة إليه.

والثاني: محبة الملائكة، فإن الملائكة مطهرون عباد مكرمون مطيعون لله موحدون لله، فبين المُوحِّد وبين هؤلاء المُوحِّدين سبب وصلة ومحبة ؛ ولذلك الملائكة يستغفرون لمن في الأرض، ويستغفرون لمن دعا لأخيه، فبينهم وبينه محبة، وكذلك المؤمن يحبهم ؛ ولذلك لا يرضى بالتعدي

عليهم، أو بادعاء أنهم وسطاء عند الله علنه ، أو بأنهم بنات الله علنه كانهم بنات الله علنه كانهم علواً كبيرًا ..

ومن آثار الإيمان بالملائكة أيضا: أن الإيمان بهم يعرف المؤمن الموحد ويجعل المؤمن على يقظة ومحاسبة لما يصدر منه؛ لأن الملائكة منهم الموكل بالكتابة، ومنهم الموكل بالحفظ، وهؤلاء بأمر الله على يعملون؛ ولهذا يُكرم الملك عند المؤمن الموحد وعند العالم الراسخ، ويُكرم الملك عن كثير من الأعمال والهيئات والأقوال التي تصدر عن الجهلة، فكلما عظم الإيمان بالملائكة عظم إكرامهم عما يكرهون من الأفعال والأقوال، مثل: الكلام السيئ، والأفعال الخبيثة، والروائح الخبيثة، والروائح الخبيثة، والروائح الخبيثة، وغو ذلك مما تنفر منه الملائكة.

قال: «وقوله: (ذو مرة) أي ذو خلق حسن وبهاء»، وهو جبريل السلام، قال على الشعراء: ١٩٣٠ مرة) ألم يُن الله على قال على الشعراء: ١٩٣٠ مرة) وقال على الشعراء: ١٩٣٠ مرة المُع المُع الله على السلام المُع الله على الله على المر، فالعلماء يقولون: إنّ جبريل السلام محسوس بوحي الله على يعسني: بالنزول يقولون: إنّ جبريل السلام محسوس بوحي الله على يعسني: بالنزول

بالوحي، وهذا كثير في الأحاديث منها: «إن روح القدس نفث في روعي» (١)، «أتاني جبريل الطَّيِّلا فقال ...» (٢) وهكذا.

<sup>(</sup>۱) روي بألفاظ متقاربة عن عدد من الصحابة، رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (۷۹/۷) والحاكم في المستدرك (۵/۲)، والقضاعي في مسند الشهاب (۱۸۵/۲)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲۹۹۷) من حديث ابن مسعود ، ورواه الطبراني في الكبير (۲۹۹۷)، وابن عبد البر في التمهيد (۲۳۵/۲۶)، وأبو نعيم في الحلية (۲۷/۱۰) من حديث أبي أمامة ، ورواه البزار (۳۱۵/۲۷)، والحكيم الترمذي في نوادر الأصول (۲۸۸/۲) من حديث حذيفة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٣٨٨، ٢٣٨٨، ٦٤٤٤، ٧٤٨٧)، ومسلم (٩٤) من حديث أبني ذر ﴾.

## [ أجنحة جبريل الطُّنَّالا ]

٥٧ ـ وقد كان يأتي إلى رسول الله على في صفات متعددة وقد رآه على صفته التي خلقه الله عليها مرتين (١) وله ستمائة جناح روى ذلك البخاري عن ابن مسعود الله (٢)

٥٨ ـ وروى الإمام أحمد عن عبد الله قال: رأى رسول الله على عبد الله قال: وروى الإمام أحمد عن عبد الله قال: وروى الإمام أحمد عن عبد الله جناح منها سدًا الأفق، يسقط من جناحه من التهاويل والدرّ والياقوت ما الله به عليم. إسناده قوي. (٣)

# [ صفة ثياب جبريل ]

٥٩ ـ وعن عبد الله بن مسعود ﴿ قال: رَأَى رسول اللَّهِ وَ اللَّهِ مَن رَفْرَفٍ قد مَلَأ ما بين السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۱۱).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۱۲).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (١/٩٥/)، وابن جرير في تفسيره (٤٩/٢٧)، وأبو يعلى
 (٢٤٣/٩)، وابن حبان (٣٣٧/١٤)، وأبو الشيخ في العظمة (٩٧٨/٣).

رواه الترمذي<sup>(۱)</sup>.

رَأَيْتُ الْ وَعَن عَائِشَة الْمُنْفَقَّةُ أَنْ رَسُولَ الله اللهِ قَالَ: «رَأَيْتُ حِبْرِيلَ مُنْهَبَطًا قَدْ مَلاً مَا بَيْنَ الْخَافِقَيْنِ، عَلَيْهِ ثِيَابُ سُنْدُسٍ مُعَلَّقٌ حِبْرِيلَ مُنْهَبَطًا قَدْ مَلاً مَا بَيْنَ الْخَافِقَيْنِ، عَلَيْهِ ثِيَابُ سُنْدُسٍ مُعَلَّقٌ بِهَا اللَّوْلُو وَالْيَاقُوتُ». رواه أبو الشيخ (۱).

۱۱ - ولابن جرير عن ابن عباس في قال: جبرائيل عبد
 الله، وميكائيل عبيد الله، وكل اسم فيه (إيل) فهو معبد لله (٣).

٦٢ - وله عن علي بن الحسين مثله وزاد وإسرافيل عبد الرحمن (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٢٨٣)، وأحمد في المسند (٣٩٤/١)، والطيالسي في مسنده (١٠٥٠)، وألحم والطبراني في الكبير (٩٠٥٠)، والحماكم (٥٠٩/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢٠/٦)، وابسن راهويه (٧٩٦/٣)، وأبسو السشيخ في العظمية (٧٦٨/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري (٢/٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير الطبري (١/٤٣٧).

# [ جبريل أفضل الملائكة ]

٦٣ ـ وروى الطبراني عن ابن عباس في قال: قال رسول الله ي « ألا أُخْبِرُكُمْ يأفْضَلِ الْمَلائِكَةِ؟ جِبْرِيلُ عليه السَّلامُ»(١).

# اخوف الملائكة من النار المنار الم

٦٤ - وعن أبي عمران الجوني أنه بلغه أن جبرائيل أتى النبي وهو يبكي، فقال له رسول الله وها يبكيك؟ قال: ومالي لا أبكي، فوالله مَا جَفَّتْ لِي عَيْنٌ مُنْدُ خَلَقَ اللَّهُ جَهَنَّمَ مَخَافَةَ أَنْ يُلْقِينِي فِيهَا. رواه الإمام أحمد في الزهد(٢).

# [ الملائكة لا تنزل إلا بإذن الله]

70 ـ وللبخاري عن ابن عباس ﴿ قَالَ : قال رسول الله ﴾ جبرائيل: «ألا تَزُورُنَا أَكْثَرَ مِمَّا تَزُورُنَا»، فنزلت: ﴿ وَمَانَـٰنَزَّلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير (١١٣٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١/١١)، والذي في الزهد للإمام أحمد (ص٢٧) ط. دار الريان للتراث، فيه: «أن النبي الله قال لجبريل الطيكان: لم تأتني إلا وأنت صار بين عينيك؟ قال: إنى لم أضحك منذ خُلقت النار».

إِلَّا بِأَمْرِرَبِكُ لَهُ مَابَكُنَ أَيْدِينَا ﴾ [مريم: ٦٤] الآية. (١) ومن ساداتهم ميكاثيل الطِينة وهو موكل بالقطر والنبات (٢).

# الشرح:

«إسرافيل» آخرها «فيل» وليس «إيل» كما في «جبرائيل» و «ميكائيل» ، فجعل «إيل» بمعنى الله في اللغة السريانية ، و «فيل» بمعنى الرحمن.

قوله: «من ساداتهم»، معنى السيادة هنا: أنه معه من الملائكة من يأتمرون بأمره، فمعنى أنه سيد أي يأمر وينهى، فجبرائيل سيد الملائكة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢١٨، ٤٧٣١، ٥٤٥٥).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۱۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٢٢٤/٣)، وفي الزهد لـه (ص٦٩)، وأبو الشيخ في العظمة (٨١٤/٣)، وابن عبد البر في التمهيد (٩/٥).

يعني: يأمر الملائكة، وميكائيل من سادات الملائكة لأنه يأمر، فمعنى سادات الملائكة: أي الذين معهم جنود وأعوان ينفذون أمر الله على بالله وكل إليه، فملك الموت قال عنه: ﴿ قُلْرَبُوفَانَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وَكُلَ إِليه مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱللَّذِى وَكُلَ إِليه مَا فَمَلُكُ المُوتِ قال عنه الله عنه الله عنه الله الموت وهو الموكل وميكائيل وإسرافيل هن سادة الملائكة، وهو الموكل وميكائيل وإسرافيل هن المور؛ وبأخذ الأرواح أو إزهاقها حين النفخ في الصور؛ لأنه ينفخ نفخة البعث فتعود لأنه ينفخ نفخة الصعق فيموت الجميع، ثم ينفخ نفخة البعث فتعود الأرواح، ومستودع هذه الأرواح في الجنة وفي الصور عند إسرافيل المنتين الله وفي الصور عند إسرافيل المنتين .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧٠) من حديث عائشة ١

الصاحب القرن قد التقم القرن للنفخ في الصور ا

77 - روى الترمذي وحسنه والحاكم عن أبي سعيد الخدري الله على قال: قال رسول الله على: « كَيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرْنِ قد الْتَقَمَ الْقَرْنَ وَاسْتَمَعَ الْإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفُخُ فَكَأَنَّ ذلك تَقُلَ على أَصْحَابِ النبي على فقال لهم قُولُوا حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكَلْنَا »(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٢٤٣١)، وأحمد في المسند (٣٧٤/٤)، والحاكم في المستدرك (٦٠٣/٤)، والطبراني في الأوسط (٢٨٦/٢)، وفي الصغير له (١/٩/١)، وأبو نعيم في الحلمة (١٠٥/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٢٩٧/٢، ٦٩٨)، (٩٥٠، ٩٤٩/٥)، وأبو نعيم في الحلمة (٢٥/٦، ٦٦).

79 ـ وروى أبو الشيخ عن الأوزاعي قال: ليس أحد من خلق الله أحسن صوتًا من إسرافيل، فإذا أخذ في التسبيح قطع على أهل سبع سماوات صلاتهم وتسبيحهم (١).

ومن ساداتهم ملك الموت الطيخ ولم يجيء مصرحًا باسمه في القرآن ولا في الأحاديث الصحيحة وقد جاء في بعض الآثار تسميته بعزرائيل فالله أعلم قاله الحافظ ابن كثير (٢)، وقال: إنهم بالنسبة إلى ما هيأهم له أقسام: فمنهم حملة العرش، ومنهم الكروبيون الذين هم حول العرش (٣)، وهم مع حملة العرش أشرف الملائكة، وهم الملائكة المقربون؛ كما قال تعالى: ﴿ لَنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (٨٥٦/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: البداية والنهاية (١/٤٧).

قال الحافظ ابن حجر في الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع (ص١٠٨): «وأن تسمية ملك الموت عزرائيل فقد اشتهر ذلك بين الناس، وقد راجعت مبهمات القرآن لأبي القاسم السهيلي فلم أجد ذلك فيه، ثم راجعت تفسير القرطبي فوجدته ذكر أن اسم ملك الموت عزرائيل، ولم ينسبه لقائل، ولا ذكر فيه أثرًا، ثم راجعت تفسير الثعلبي فوجدته حكى أن اسمه عزرائيل، وعزاه لتفسير مقاتل وتفسير ابن الكلبي» ا.ه.

<sup>(</sup>٣) راجع: ص ١٥٨.

يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يِلّهِ وَلَا الْمَلَيْكُةُ الْلَقْرَبُونَ ﴾ النساء: 
117. ومنهم سكان السماوات السبع يعمرونها عبادة دائمة ليلا ونهارًا صباحًا ومساءً؛ كما قال تعالى: ﴿ يُسَيِّحُونَ الْيَلَ وَالنَّهَارَلَا فَنهُ لَيْلًا وَالنَّهَارَلَا عَبْلًا وَمِنهُم الذين يتعاقبون إلى البيت المعمور. 
قلت: الظاهر أن الذين يتعاقبون إلى البيت المعمور سكان السماوات. ومنهم موكلون بالجنان، وإعداد الكرامات الأهلها، وتهيئة الضيافة لساكنيها، من ملابس ومآكل ومشارب ومصاغ ومساكن، وغير ذلك مما الاعين رأت، والا أذن سمعت، والا خطر على قلب بشر.

ومنهم الموكلون بالنار - أعاذنا الله منها - وهم الزبانية ، ومقدَّم على الخزنة ، ومقدَّموهم تسعة عشر ، وخازنها مالك وهو مقدَّم على الخزنة ، وهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ الحَدُورُون في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ الْمُعُوارَبَّ كُمْ يُخَوِّفُ عَنَايَوْمَ اللَّهُ مَا لَيْ الله عَالَى : ﴿ وَتَادَوْ الله عَلَيْ الله عِلْمُ الله عَلَيْ ال

التحريم: ٦٦، وقال تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ اللَّهُ وَمَاجَعَلْنَا أَضَعَابَالنَّادِ إِلَّا مَلَتَهِكَةٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَا يَعَلَرُجُنُودَ رَئِكَ إِلَّاهُونَ ﴾ المدثر: ٣٠ ـ ٣١.

ومنهم الموكلون بحفظ بني آدم؛ كما قال تعالى: ﴿ لَدُمُعَقِّبَتُ مِّنَ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ أَمْرِ اللهِ ﴾ الرعد: ١١]، قسال ابسن عباس (١): ملائكة يحفظونه من بين يديه ومن خلفه، فإذا جاء أمر الله خلوا عنه.

وقال مجاهد (۱): ما من عبد إلا وملك موكل بحفظه في نومه ويقظته من الجن والإنس والهوام فما منها شيء يأتيه يريده إلا قال له وراءك إلا شيء يأذن الله تعالى فيصيبه ومنهم الموكلون بحفظ أعمال العباد؛ كما قال تعالى: ﴿ إِذَينَا فَيَالْنَا فِيَالِا عَنِا لَيْ مَنِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) راجع: ص١٥٩.

<sup>(</sup>٢) راجع: ص١٥٩.

ا وجوب الاستحياء من ملائكة الله والنهي عن التعري الله و النهي عن التعري الله و ٧٠ - روى البزار عن ابن عباس و الله قال: قال رسول الله الله الله يَنْهَاكُمْ عَنِ التَّعَري، فَاسْتَحْيُوا مِنْ مَلاَئِكَةِ اللَّهِ النَّذِينَ لاَ يُفَارِقُونَكُمْ إِلاَّ عِنْدَ ثَلاَثِ حَالاَتٍ: الْغَائِطِ، وَالْجَنَابَةِ، وَالْغُسْل ، فَإِذَا اغْتَسَل أَحَدُكُمْ بِالْعَرَاءِ فَلْيَسْتَتِرْ بِثَوْيِهِ أَوْ يِجَذْمَةِ حَائِط أَوْ يَبَعِيرِهِ» (١).

قال الحافظ ابن كثير: ومعنى إكرامهم: أن يستحي منهم، فلا يُملي عليهم الأعمال القبيحة التي يكتبونها، فإن الله خلقهم كرامًا في خلقهم وأخلاقهم، ثم قال ما معناه: إن من كرمهم أنهم لا يدخلون بيتًا فيه كلب ولا صورة ولا جُنُب ولا تمثال، ولا يصحبون رفقة معهم كلب أو جرس (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البزار كما في كشف الأستار (۱/۱۰ رقم ۳۱۷)، وقال: فيه حفص بن سليمان لين الحديث. وروى نحوه ابن أبي حاتم في تفسيره (۲۰/۱۰) عن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) انظر: البداية والنهاية (١/١٥).

### [ تعاقب الملائكة فينا بالليل والنهار ]

٧١ ـ وروى مالك والبخاري ومسلم عن أبي هريرة ﴿ أَن وَمَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَاثِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَاثِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَاثِكَةٌ بِالنَّهَارِ وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ وَصَلَاةِ الْعَصْرِ ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ وهو أَعْلَمُ يهمْ كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي فَيَقُولُونَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ وهو أَعْلَمُ يهمْ كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي فَيقُولُونَ تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ » (١) . وفي رواية: أن تَركنناهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ » (١) . وفي رواية: أن أبا هريرة قال: اقرءوا إن شئتم: ﴿ أَقِوالصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّهُ اللهِ سِراء: ١٧٨]. (٢)

# [ الملائكة تحف مجالس العلم ]

٧٢ ـ وروى الإمام أحمد ومسلم حديث: «ما اجْتَمَعَ قُوْمٌ فِي بَيْتٍ من بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلا فَيَ بَيْتُهُمْ الرَّحْمَةُ ، وَحَفَّتْهُمْ الْمَلَائِكَةُ فَرَلَتْ عليهم السَّكِينَةُ ، وَغَشِيَتْهُمْ الرَّحْمَةُ ، وَحَفَّتْهُمْ الْمَلَائِكَةُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۵۵، ۷۲۲۹، ۷۲۸۱)، ومسلم (۱۳۲)، وأحمد في المسند (۲۳۲)، ومالك في الموطأ (۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٤٨، ٤٧١٧)، ومسلم (٦٤٩).

وَذَكَرَهُمْ الله فِيمَنْ عِنْدَهُ وَمَنْ بَطَّأَ يهِ عَمَلُهُ لم يُسْرِعْ يهِ نَسَتُهُ (۱).

الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم المسند والسنن حديث: «إن الْمَلائكَةَ لَتَضَعُ الجُنحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ رِضًا يمَا يَفْعَلُ» (٢).

والأحاديث في ذكرهم عليهم السلام ـ كثيرة جداً.

#### الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٢٦٩٩)، وأحمد في المسند (٢٥٢/٢، ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٥٣٥، ٣٥٣٦)، والنسائي في الكبرى (٩٢/١) وفي المجتبى له (٩٨/١)، وأحمد في المسند (٢٤١، ٢٤٠، ٢٤١)، والدارمي (٣٥٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢٥٨/١)، وابرز أبسي شيبة في مصنفه (٢١٦٢، ٢٨٤/٥)، والطيالسي (ص٠٦١)، والطبراني في الكبير (٣٥٧، ٧٣٥، ٧٣٥)، وفي الأوسط (١٥٩/٩)، والحاكم في المستدرك (١٨٠/١)، والبيهقي في الكبرى (٢٧٦١) من حديث صفوان بن عسال المرادى .

هذه الأحاديث المتنوعة منها ما هو صحيح الإسناد ومنها ما لا يصح، وأهل العلم إذا أتوا لتقرير أصل من الأصول فإنهم يسوقون ما جاء في الباب من الأحاديث؛ كما هي طريقة أهل العلم الراسخين من المتقدمين والمتأخرين.

قال شيخ الإسلام في أحد أجوبته على منهج أهل الحديث: وأهل الحديث لا يستدلون بحديث ضعيف في أصل من الأصول، بل إما في تأييده أو في فرع من الفروع (١) يعني: أنه لا يفترض أصل بحديث ضعيف لا يثبت، وإنما إذا كان الأصل ثابتًا فإن منهج أهل الحديث أنها تساق الأحاديث سواء منها ما صح أو ما لم يصح إسناده، تأييدًا لذلك الأصل، وبيانًا لكثرة ما ورد في ذلك ؛ لأن الحديث الضعيف قد يكون صحيحًا، وإنما حكمنا بضعفه لسوء حفظ راويه، أو لانقطاع فيه، أو خو ذلك، رعاية وحماية لكلام المصطفى والا فقد يكون ضحيحًا؛ ولذلك إذا كان في أصل من الأصول فإنه يؤيد به.

وهذا التأييد على قسمين في طريقة أهل الحديث المتقدمين منهم والمتأخرين، يعني: من حفاظ الحديث ورواته، هذا التأييد على قسمين:

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۲٥/٤).

- إما تأييد كامل، يعني: تأييدًا لجميع الأصل.
- وإما تأييد ناقص، يعني: تأييدًا لبعض ما جاء في الأصل.

والأحاديث التي أوردها الإمام المجدد والملائكة فيها روايات ضعيفة ولكنها دالة على وجود الملائكة وعلى أسمائهم وتقاسيمهم ونحو ذلك. فالأصل هو وجود الملائكة وأنهم أقسام، وأن منهم كذا ومنهم كذا، وأنهم متنوعون .. إلى آخر ذلك، هذا هو الأصل الذي تحشد له الأدلة ولأن المقصود الإيمان بالملائكة ، والإيمان بالملائكة يحصل بمجموع هذه الأحاديث، فنعلم منها أن الملائكة خلق عظيم من خلق الله الله مكرمون مقربون، وأنهم عباد، إلى آخره، فيحصل من جملة هذه الأحاديث صفات عامة هي ثابتة لكثرة ما جاءت الروايات في تدعيم هذا الأصل العظيم.

ثم تأتي بعض الفقرات ويُنظر فيها هل هذا ثابت أو غير ثابت في بعض الصفات أو غيرها، فهذا يتبع صحة الحديث من عدمه، وهذا أيضًا في مباحث العقيدة، وصفات الله و العرش وما جاء فيه، أو في العرش وما جاء فيه، أو في العلو، أو نحو ذلك، تجد أن طريقة أهل الحديث ـ رحمهم الله تعالى ـ أنهم يحشدون ما في الباب فيكون إيرادهم مدعمًا للأصل الذي فيه، فيكون هذا التأييد ـ كما سبق ـ تأييدًا إجماليًا، وتم تأييد تفصيلي، فالتأييد الإجمالي بكثرة الروايات يحصل التأييد، أما التأييد التفصيلي

فمن أراد أن يحتج بكلمة على عقيدة أو على أمر غيبي فلا شك أنها لا بد أن تثبت، لكن لا يمنع هذا من روايتها والاستدلال بها والاستشهاد ؟ كما هي طريقة أهل العلم.

والمباحث التي ذكرها والله في الروايات واضحة بينة لا تحتاج إلى مزيد بيان، فالكروبيون، سبق بيان معناه، وتقاسيم الملائكة ومهمتهم كلها موضحة هنا.

### ٦ ـ باب الوصية بكتاب الله كلك

وقـول الله تعـالى: ﴿ اتَّبِعُوامَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُو وَلَا تَنَّبِعُوا ﴿ وُمِيْمِنْ أَوْلِيَاتُهُ قَلِيلًا مَّاتَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

[ وجوب التمسك بكتاب الله وسنة النبي ﷺ ]

٧٥ ـ عن زيد بن أرقم ، أن رسول الله ﷺ خطب فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «أمَّا بَعْدُ ألا أَيُّهَا الناس فَإِنَّمَا أنا بَشَرَّ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِيَ رسول رَبِّي فَأُجِيبَ وأنا تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللَّهِ فيه الْهُدَى وَالنُّورُ فَخُدُوا بِكِتَابِ اللَّهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ فَحَثَّ على كِتَابِ اللَّهِ وَرَغَّبَ فيه ثُمَّ قال وَأَهْلُ بَيْتِي...». وفي لفظ: ﴿ كِتَابَ اللَّهِ هُوَ حَبْلُ اللَّهِ مَنِ اتَّبَعَهُ كَانَ عَلَى الْهُدَى وَمَنْ تَرَكَهُ كَانَ عَلَى الضَّلالَةِ» رواه مسلم(١).

الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲٤٠٨).

هذا الحديث فيه وصية النبي الله الناس، قال الله وأنا تارك فيكُم نَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللّهِ فيه الله كَن وَالنّورُ فَخُدُوا بِكِتَابِ اللّهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ ، ثم قال زيد بن أرقم الوي الحديث: «فَحَثّ على كِتَابِ اللّهِ وَرَغّبَ فيه ثم قال وَأَهْلُ بَيْتِي »، وهذه العبارة استُدل بها على أن الثقلين: كتاب الله الله الله وأهل بيت النبي الله والمحققون من أهل العلم يقولون: إن حديث زيد بن أرقم هذا فيه اختصار، ودخل كلام زيد بعضه في بعض، وزيد في أوله - كما رواه مسلم - ذكر أنه نسي أشياء، فهذا الحديث يحمل فيه قوله: «وأهلُ بَيْتِي» أنها جملة مستقلة لا أشياء، فهذا الحديث يحمل فيه قوله: «وأهلُ بَيْتِي» أنها جملة مستقلة لا علاقة لها بالثقلين، فذكر الله أحد الثقلين وهو كتاب الله: «وأنا تَارِكٌ فيكُمْ نَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللّهِ »، وسكت زيد بن أرقم هو في سياقه عن الثاني، ثم انتقل إلى قوله: «وأهلُ بَيْتِي».

وقوله: «وَأَهْلُ بَيْتِي»، يعني: وأذكركم الله في أهل بيتي، أو أوصيكم بأهل بيتي، أو لا تنسوا أهل بيتي؛ لأن التمسك في الواقع ليس هو بأهل البيت وإنما هو بما أنزل الله كال من الحجة. وهذا ما جاء في حديث آخر رواه الحاكم وغيره: أن الثقلين كتاب لله كال وسنتي؛ كما قال كان

(إني قد تَركتُ فِيكُمْ شَيْئَيْنِ لَنْ تَضِلُوا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّتِي (1).
فإذًا لفظ: «أَهْلُ بَيْتِي» هذا يستدل به الرافضة، والرواية في صحيح مسلم، لكن على التحقيق لمن قرأ الحديث كله حتى في الصحيح يجد أن زيدًا الله ذكر أنه نسي أشياء وذكر ما ذكر، ولم يترتَّب الكلام، واتفاق الأحاديث أولى من تعارضها، ولا شك أنه فرض على كل مسلم تقديم أهل البيت، واعتقاد فضلهم ومجبتهم وأشباه ذلك، ولكن أن يكون أهل البيت أحد الثقلين ويُقرنون بكتاب الله وللله نهذا ليس على ظاهره ـ كما جاء في الرواية ـ وإنما دخل فيها حذف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدار قطني (۲٤٥/٤)، والحاكم في المستدرك (۱۷۲/۱)، والبيهقي في السنن الكبرى (۱۱٤/۱۰) من حديث أبي هريرة ﷺ.

تَذَكَّرُونَ ﴾ الأعراف: ٣، فالله ﷺ عظَّم الأخذ بكتابه من جهة الإيمان به، وتصديق ما فيه، والعمل بمحكمه، والإيمان بمتشابهه.

وحقيقة الإيمان بالقرآن أنها تشمل مراتب، كلها واجبة و داخلة في الإيمان بهذا الركن، وهي:

المرتبة الأولى: أن هذا القرآن كلام الله على عبده محمد على عبده محمد المرتبة الثانية: أن القرآن حق لا باطل فيه.

المرتبة الثالثة: أن القرآن هو آخر كتب الله على، وأنه لا كتاب بعده، ولا هدى يأتي من الله على بعده لعباده، فكما أن محمدًا على خاتم الأنبياء والمرسلين، فكذلك القرآن هو خاتم كتب الله على هذه الأمة، وهو الصراط المستقيم، وهو حبل الله المتين، من أخذ به هدي ومن تركه ضل.

والإيمان بالقرآن على درجتين:

درجة واجبة: والتي هي الركن، من لم يأت بها فلا يصح منه الإيمان وهي التي ذكرت لك من المراتب الثلاث.

ودرجة مستحبة: وهي الإيمان بكل التفاصيل التي جاءت في القرآن، أو في السنة، وما جاء من تفسيرها، فهذه مستحبة إجمالاً، يعني: قبل علم الإنسان بها، فإنه يقال: يؤمن ولو لم يعلم بما للقرآن من فضل. ويجب الإيمان بها لمن علمها على وجه التفصيل. وقال كثير من أهل

العلم: إنها واجبة وليست مستحبة من جهة الإجمال، فإنه يجب عليه أن يؤمن بما للقرآن من فضل علمه أو لم يعلمه، وإذا علم التفصيل فإنه يجب الإيمان بهما على وجه التفصيل.

وعند التحقيق نجد أن القولين متقاربان ؛ لأنه في الحقيقة من الجهة العملية لا فرق بينهما كبير.

727

# [ من الضلال ترك الكتاب وسنة النبي ﷺ]

٧٦ ـ وله في حديث جابر الطويل: أن النبي الله قال في خطبة يوم عرفة: «وقد تَركْتُ فِيكُمْ ما لَنْ تَضِلُوا بَعْدَهُ إِن اعْتَصَمْتُمْ يِهِ كِتَابُ اللّهِ وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنّي فما أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟» اعْتَصَمْتُمْ يِهِ كِتَابُ اللّهِ وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنّي فما أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟» قالوا نَشْهَدُ أَنَّكَ قد بَلَّغْتَ وَأَدّيْتَ وَنَصَحْتَ فقال يإصْبَعِهِ السَّبَابَةِ قالوا نَشْهَدُ أَنَّكَ قد بَلَّغْتَ وَأَدّيْتَ وَنَصَحْتَ فقال يإصْبَعِهِ السَّبَابَةِ يَرْفَعُهَا إلى الناس: «اللهم اشْهَدُ اللهم اشْهَدُ اللهم اشْهَدُ اللهم اشْهَدُ اللهم اشْهَدُ اللهم الله مرات (۱۰).

# الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۱۸).

# [ من ترك الحكم بكتاب الله قصمه الله ]

٧٧ - وعن علي ها قال: سمعت رسول الله الله يقول: «ألا إِنّها سَتَكُونُ فِتْنَةً»، فقلت ما الْمَخْرَجُ منها يا رَسُولَ اللّه؟ قال: «كِتَابُ اللّهِ فيه نَبُأ ما كان قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ ما بَعْدَكُمْ وَحُكْمُ قال: «كِتَابُ اللّهِ فيه نَبُأ ما كان قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ ما بَعْدَكُمْ وَحُكْمُ ما بَيْنَكُمْ وهو الْفَصْلُ ليس يالْهَزْلِ من تَركهُ من جَبَّارِ قَصَمَهُ الله ومَنْ ابْتَغَى الْهُدَى في غَيْرِهِ أَضَلَّهُ الله وهو حَبْلُ اللّهِ الْمَتِينُ وهو اللّهُ كُرُ الْحَكِيمُ وهو الصِّراطُ الْمُستَقِيمُ هو الذي لَا تَزِيعُ بِهِ الْأَهْوَاءُ ولا تَلْتَبسُ بِهِ الْأَلْسِنَةُ ولا يَشْبَعُ منه الْعُلَمَاءُ ولا يَخْلَقُ على كَثْرَةِ اللّهُ ولا تَنْتَهِ الْجِنَّ إِذْ سَمِعَتُهُ حتى الرّدِ ولا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ هو الذي لم تَنْتَهِ الْجِنَّ إِذْ سَمِعَتُهُ حتى الرّدِ ولا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ هو الذي لم تَنْتَهِ الْجِنَّ إِذْ سَمِعَتْهُ حتى الرّدُ ولا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ هو الذي لم تَنْتَهِ الْجِنَّ إِذْ سَمِعَتْهُ حتى قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَاكَا عَبَالَ اللّهِ الله عَدَى إِنَّ اللّهِ عَلَى وَمَنْ حَكَمَ بِهِ عَلَلَ وَمَنْ دَعَا وَمَنْ دَعَالُ وَمَنْ دَعَالُ وَمَنْ دَعَالًا والله هَدَى إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ »، رواه الترمذي وقال: غريب (۱). إليه هَدَى إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ »، رواه الترمذي وقال: غريب (۱). إليه هَدَى إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ »، رواه الترمذي وقال: غريب (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۹۰٦)، والدارمي (۳۳۳۲)، وابن أبي شيبة (۱۲۰/۱)، والبزار (۱۲۰٪ (۲۰۸۳)، والبيهقي في (۷۲/۳)، والطبراني في الكبير (۱۲۰) وفي مسند الشاميين (۲۰۸/۳)، والبيهقي في شعب الإيمان (۳۲۲/۳)، وأبو نعيم في الحلية (۲۰۳/۰). قال أبو عيسى: «هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه وإسناده مجهول، وفي الحارث مقال» ا.ه.

# الشرح:

هذا الحديث فيه وصف القرآن، وهو حديث مشهور معروف عند أهل العلم، وهذه الأوصاف التي وُصِف بها القرآن كلُها حقٌ وكلها صواب، فالقرآن موصوف بهذه الأوصاف الجليلة العظيمة، فهو كما وُصِف وأعظم من ذلك.

وهذا الحديث الصواب أنه موقوف على على الله ولا يصح مرفوعًا ؛ لأنه من رواية الحارث الأعور عن علي، والحارث ضعيف أو اتهم بأعظم من الكذب، ونحو ذلك.

المقصود: أن هذا يصح موقوفًا على على، وقد قال جمع من أهل العلم بأنه موقوف على على أشبه من كونه مرفوعًا.

ولا شك أن القرآن هو المخرج من الفتنة، وقوله: «ألا إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتْنَةً» فتنة يعنى: جنس الفتن، فما المخرج من الفتن إذا أقبلت؟

الجواب: كتاب الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى القرآن، ويؤمن بالمحكم ويدع المتشابه، فقد خرج من الفتنة؛ لأن كل فتنة تأتي لا بدلها من بعض الحق، ولا تأتي فتنة في المسلمين وهي واضح أنها من بدايتها باطل في باطل؛ لأنها لو كانت كذلك لما اشتبهت ولما أُقرَّت ولما افتُتِن بها

الناس، فلا تكون فتنة إلا إذا كان فيها نوع لبوس حق يشتبه معه الباطل الذي فيها، ولذلك الفتن من جنس البدع في ذلك، فإذا أقبلت فإن الذي يأخذ بالمحكم فيها وينظر الأمر ببصيرة بما جاء في القرآن وبسنة النبي فإنه يَخرُج من الفتنة.

أما الذي يأخذ بالشبهة فإنه يقع في الفتنة ؛ لهذا فإنَّ الفتن الـتي وقعت في تاريخ الإسلام من عهد الصحابة إلى يومنا هذا، كل فتنة حصلت تجد أن الطرف المذموم عنده نوع حق؛ لكنه ليس بصاحب حق، فإن الذي معه من الباطل أكثر مما معه من الحق ؛ ولهذا فإن النظر والبصر النافذ وقت حلول الشبهات ووقت حلول الفتن إنما يكون بمعرفة كتاب الله عجلت وما فيه من الأوامر والنواهي، ولهذا ذكر الله رَجَّكَ أهل الزيغ فقال في أول سورة آل عمرا ن: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَيْعٌ فَيَدَّبِعُونَ مَا تَشَكِهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْ نَهِ ﴾ [آل عمران: ٧]، يعنى: هم يقصدون الفتنة، أو أن حقيقة فعلهم أنهم لما تركوا المحكم واتبعوا المتشابه لأجل الزيغ الذي في قلوبهم سلكوا الفتنة وإن لم يعترفوا بأنهم سلكوا الفتنة، ولهذا جرى ما جرى في عهد الصحابة من فتنة الخوارج. وما قُتِل عثمان ، إلا بتأويل القرآن، ولا قام معاوية على على إلا بتأويل قوله الله : ﴿ وَمَن قَيْلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ مَنْلَطُنَنَا ﴾ الإسراء: ٣٣، ولا قاتل من قاتل في يوم الجمل

وصفين إلا بالتأويل، ولا سُفِك دم علي ره الله التأويل ... إلى آخره، فكل هذه الفتن التي حصلت وأعظمها قتل عثمان راخي الفتن من التقرُّب . والعياذ بالله . إلى الله عَلِكُ بالفتنة ، وإنما حصل هذا بأنواع التأويل؛ وإلا فمن استمسك بالقرآن فإنه يخرج من الفتنة. وهذا من نعم الله عَجَكَ على الراسخين في العلم، قال الله عَجَكَ : ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنًا بِهِ عُلِّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: ٧]، فما يـدخل في الفتنــة إلا نــاقص العلم، وأما من كان علمه راسخًا أو أخذ عن الراسخين في العلم فإنه لا تنطلي عليه الفتة ؛ لأن حقيقة الافتتان اشتباه الحق بالباطل، والباطل -في الواقع ـ لا يشبه الحق ؛ ولهذا فإن الواجب على كل مسلم وعلى طلبة العلم بالخصوص أن يعتنوا بكتاب الله عظم عناية، وأن يعلموا المحكمات فيه والمتشابهات، وأن يعلموا ما أجمع عليه السلف من عقائدهم، وما ذكروه في كتبهم، وما ذكروه في مجمل السنَّة التي بينوا بها القرآن، فإن الاستمساك بذلك هو تفسير الاستمساك بالقرآن، فمن معه القرآن فقد خرج من الفتنة، ومن الفتنة أن يقول المفتتن للآخر أنت الذي وقعت في الفتنة ؛ لأنك لم تأخذ بالقرآن فيستدل بالمتشابه ، ثم يتهم غيره بأنه هو الذي افتتن عن القرآن ؛ لأنه ما أخذ بما أخذ به.

فالخوارج ذمُّوا الصحابة، وهذا عبد الرحمن بن ملجَم رأس من رؤوس الخوارج الذي قتل عليًا كان من خاصَّة أصحاب عمر، ولما رآه عمر في المدينة وكان كثير التلاوة عابدًا كثير القرآن يرغب في إقراء القرآن، قال لعمر: أريد أن أنفع الناس، فكتب عمر إلى واليه على مصر عمرو بن العاص، فقال له: إني مرسل إليك رجلاً آثرتك به على نفسى هو عبد الرحمن بن ملجَم، فإذا أتاك بكتابي هذا فاتخذ له دارًا يقرئ الناس فيها القرآن، فلما ذهب إلى عمرو أكرمه بإكرام أمير المؤمنين له واتخذ له دارًا، لكنه لم يكن فقيهًا، ولم يكن عالمًا يعرف المحكم والمتشابه، ولم يكن عالمًا بالسنة، لم يأخذ عن الصحابة أخذًا كثيرًا، وإنما كان عنده عبادة وعناية بالقرآن بخصوصه، فدخله أصحاب ابن السوداء، وضللوه بأشياء وقعت من عثمان رضي من التصرفات المالية والولايات ونحو ذلك مما كان عثمان الله معذورًا فيها، وآل به الأمر إلى أن يشترك في قتل عثمان، ثم يخرج مع الخوارج، ثم يصل به الأمر إلى قتل علي رفيه، ولما قتله قتله احتسابًا ؛ ولهذا شاعر الخوارج عمران بن حطَّان ـ عليه من الله ما يستحق . قال مادحًا لعبدالرحمن بن ملجَم في قتله لعلي الله وأرضاه:

يسا ضَسريَةً مِسن تَقِسيُّ مسا أَرادَ يهسا إلَّسا لِيَبلُسغَ مِسن ذي العَسرش رضوانا

وعبد الرحمن بن ملجم كان بعد قتل علي يُسبِّح ويذكر كثيرًا، فلما أرادوا قتله قال لهم: لا تقتلوني دَفعة واحدة، بل قطِّعوا أطرافي وأنا أنظر حتَّى أسبِّح الله عَلَى وأذكره أطول، وهذا كما قال النبي في صفة الخوارج: «يَحْقِرُ أحدكم صَلَاتَهُ مع صَلَاتِهِمْ وَصِيامَهُ مع صِيامِهِمْ يَمْرُقُونَ من الدِّين كَمُرُوقِ السَّهْم من الرَّمِيَّةِ» (٢).

فإذًا المسألة في الفتنة ليست هي في الواقع الرجل صالح أو ليس بصالح، مطيع أو غير مطيع، عابد أو ليس بعابد، هذه أشياء ليست هي الميزان، إنما الميزان: هل هو متبع لكتاب الله تَجَال بما قرّره السلف وقرره الصحابة، وبما قرّره أئمة الإسلام أم لم يتبع ذلك؟ فإن كان أخذ بهذا فهو الناجي، وإلا فإن الفتن كثيرة، والاحتجاج بالشبهات كثير؛ لهذا

<sup>(</sup>۱) انظر: المحلى لابن حزم (۱۰/٤٨٤)، وسير أعلام النبلاء (٢١٥/٤)، وتاريخ دمشق (٢١٥/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦١٠)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الحدري ١٠٠٤)

قال الله على: ﴿ أَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْنٌ فَي تَلِيمُونَ مَا تَشَكِبُهُ مِنْهُ البَّعِاءَ الْفِتنة ﴾ [آل عمران: ١٧]، فذكر هنا أن وجود الزيغ قبل اتباع المتشابه، ولو لم يكن في القلب زيغ لكان آمن بالمتشابه كما آمن بالمحكم ولم يشتبه عليه الأمر. فالحقيقة أن المَخْرَجَ من الفتنة هو كتاب الله على وما فيه من الأحكام الأمر والنهي - وما فيه من الأخبار والعقائد.

هذه المسألة عظيمة جدًا، لكن الله على الله المستعان. نسأل الله أن المضلة لينظر من يتبع القرآن ومن يتبع هواه، والله المستعان. نسأل الله أن ينجينا من الفتن المضلة ما ظهر منها وما بطن، وأن يلزمنا السنة قولاً وعملاً واعتقادًا، ونعوذ بالله من الحور بعد الكور، ومن الضلالة بعد الهدى، اللهم ثبتنا يا كريم، والله المستعان.

٧٨ - وعن أبي الدرداء ﴿ مرفوعًا: «مَا أَحَلَّ اللَّهُ فِي كِتَايِهِ فَهُوَ حَلاَلٌ وَمَا حَرَّمَ فَهُو حَرَامٌ وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا فَهُوَ حَلاَلٌ وَمَا حَرَّمَ فَهُو حَرَامٌ وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا مِنَ اللَّهِ عَافِيتَهُ فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ لينسى شيئًا » ثم تلا: ﴿ وَمَاكَانَ مِنَ اللَّهِ عَافِيتَهُ فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ لينسى شيئًا » ثم تلا: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُكُنْ لينسى شيئًا » ثم تلا: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُكُنْ لِينسى شيئًا ﴾ [مريم: ٦٤]. رواه البزار وابن أبي حاتم والطبراني (١٠).

## الشرح:

هذا الحديث والأحاديث التي بعده فيها ذكر أوصاف للقرآن والوصية بكتاب الله على وهذه الوصايا من النبي الله والأوصاف تجمع للقرآن أوصاف الهداية والتشريع، وما هو في باب الأخبار، وما هو في باب الأحكام.

فهذا الحديث في باب الأحكام، ولا شك أن المرجع في الحكم إلى القرآن، فما وجدناه في القرآن حلالاً أحللناه، وما وجدناه في القرآن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار كما في كشف الأستار (٧٨/١ رقم ١٢٣)، والدار قطني (١٣٧/١)، والطبراني في مسند الشاميين (٢٠٩/٣)، والحاكم في المستدرك (٢٠٦/١)، والبيهقي في الكبرى (١٢/١٠). قال الحاكم: «حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه» ا.ه.

وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/١٧)، (٥٥/٧): «إسناده حسن ورجاله موثقون»اهـ. وسكت عنه الحافظ في الفتح (٢٦٦/١٣).

حرامًا حرّمناه، وما حرمه النبي على هو في القرآن؛ كما روى البخاري وغيره (١) أن ابن مسعود رضي قال: «لَعَنَ الله الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَانْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللَّهِ تَعَالَى»، فأتته امرأة فقالت: يا ابن مسعود لقد قرأت القرآن ما بين دفتيه فلم أجد لعن الله لما ذكرت، قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، لقد قال كالتي: ﴿ وَمُمَّا مَالَكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَالَهَ مَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوا ﴾ [الحشر: ١٧، وقد لعن رسول الله على كذا وكذا، استدل ابن مسعود بما جاء في القرآن على أن السنة في القرآن، وهذا استدلال أصولي عميق؛ لأن دليل السنة والأخذ بها وطاعة الرسول على ومتابعة النبي الله هذا في القرآن، وفي القرآن تبيانه وإظهاره. فإذًا الاستغناء بالقرآن يشتمل على الاستغناء بما دل عليه القرآن من متابعة النبي على، وهذا فيه إدخال السنة في الاستغناء بمتابعة الكتاب عما سواه.

فقوله: «مَا أَحَلَّ اللَّهُ فِي كِتَايِهِ فَهُوَ حَلاَلٌ وَمَا حَرَّمَ فَهُو حَرَامٌ» فيه أن السنة داخلة فيما أحل الله في كتابه وما حرم، ولا يصدق هذا على ما جاء في الحديث الآخر: «يُوشِكُ الرَّجُلُ مُتَّكِئًا على أريكتِهِ يُحَدَّثُ بِحَدِيثٍ مِن حَدِيثِي فيقول بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ عز وجل فما وَجَدْنَا بِحَدِيثٍ مِن حَدِيثِي فيقول بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ عز وجل فما وَجَدْنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٨٦، ٥٩٣١، ٥٩٣٩)، ومسلم (٢١٢٥).

فيه من حَلَالِ اسْتَحْلَلْنَاهُ وما وَجَدْنَا فيه من حَرَامٍ حَرَّمْنَاهُ أَلَّا وَإِنَّ ما حَرَّمَ رسول اللَّهِ ﷺ مِثْلُ ما حَرَّمَ الله » (١)، فهذا باب آخر.

هذا وصف للقرآن في باب الحكم والتشريع والتحليل والتحريم، فالوصية إذًا لمعرفة الحلال والحرام، والحكم به ألا يخوض الناس بآرائهم، بل عليهم بهذا القرآن، والشيء إذا لم يذكر في القرآن لا بالنص ولا بالمضمون ولا في السنة فالأصل أنه عفو؛ كما قال هنا: «وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُو عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا مِنَ اللَّهِ عَافِيَتَهُ» هذا أصل شرعي عظيم؛ لأن الأصل في الأشياء العفو، والأصل في الأشياء الإباحة إلا إذا ورد دليل في ذلك بالتحريم، فإذا ورد الدليل فلا كلام لأحد، وتحريم الحلال كتحليل الحرام، وهو من القول على الله بغير علم.

بعض الناس يتورع ويخاف وتأتيه رعدة شديدة إذا أراد أن يقول: إن الزنا حلال ـ لا شك لأن ذلك كفر ـ أو يقول: إن مقدمات الزنا حلال، أو يقول: إن الربا أو بعض صور الربا حلال، فهو يرتعد من هذا

ويخاف؟ لأنه يعلم أن هذا تحليل محرّم، وكذلك تحريم الحلال محرم ومن القول على الله على الله على الله على الله على الله على الله القل المعرم من الشرك - يعني من حيث الجنس - لذلك جعله الله على المراتب فقال:

﴿ قُلْ إِنَّا حَرْمٌ رَبِي ٱلْعَوْرِيشَ مَاظَهُ رَمِنْهَا وَمَابَعُلَنَ وَٱلْإِنْمُ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا فَلْ مَا لَرَ يُنْزِلْ بِمِسْلَطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا نَعْامُونَ ﴾ الأعراف: ٣٣].

فلا يجوز لأحد أن يقول: هذا الشيء حرام. إلا وعنده برهان واضح ؛ ولهذا أهل الورع من أهل العلم والفتوى تجدهم لا يستعملون: «هذا حرام»، إنما يقولون: هذا ما يَصْلُحُ ، أو اتركه ، أو نكرهه ، أو مثل ما يقول الإمام أحمد: «أكرهه». الكراهة التي استعملت في كلام العلماء وجاء الفقهاء في تفسيرها وقالوا: إنها كراهة تحريم. لأن العالم أحيانًا لا يكون عنده نص واضح في المسألة ، ولا يجوز له أن يصف شيئًا بالحرمة وهو ليس عنده من الله برهان واضح في ذلك ، فثم حساب أن تقول على الله بلا علم ؛ كأن تقول: حرم الله المحلة هذا.

فيقال: ما هو برهانك على أن هذا حرام؟ فإذا كان من باب الإرشاد فإنك تقول: هذا ما يصلح، اتركه، وهكذا، لكن لا تحرم شيئًا ليس عندك فيه بيّنة واضحة من الله كلّ ؛ لأن هذا قول على الله كلّ بغير علم.

### [الصراط هو الإسلام]

٧٩ ـ وعن ابن مسعود الله الله على قال: «ضَرَبَ اللهُ مَثلاً صراطًا مُستقيمًا، وعن جَنَبتي الصِّراط سوران فيهما أَبْوابٌ مُفَتَّحةٌ، وعلى الأبْوابِ ستُورٌ مُرْخَاةٌ، وعندَ رَأْس الصِّراطِ داع يقول: استقيموا على الصراط ولا تَمْوَجُّوا، وفوقَ ذلك داع يَدْعوكُلَّما همَّ عَبْدٌ أَنْ يَفْتَحَ شيئًا من تلك الأبواب، قال: ويْحَكَ، لا تفْتَحْهُ، فإنك إِنْ تفتحه تَلِجْهُ». ثم فسَّره فأخبر: أنَّ الصَّراط: هو الإسلام، وأن الأبواب المفتَّحة، محارمُ الله، وأَنَّ السُّتورَ الْمُرْخاةَ: حُدودُ الله، والـدَّاعي على رَأْس الصراطِ: هو القُرآنُ، وأَنَّ الدَّاعِي منْ فوقِهِ: هـ و واعـظَ الله في قُلْبِ كُلِّ مؤمنِ. رواه رزين، ورواه أحمد والترمذيُّ عن النواس بن سمعان بنحوه (۱<sup>)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۸۵۹)، والنسائي في الكبرى (۳۲۱/۱)، وأحمد في المسند (۱) أخرجه الترمذي والمسروزي في السنة (ص۱۱)، والطبراني في مسند الشاميين (۱۸۲/۶)، والحاكم في المستدرك (۱٤٤/۱)، والبيهقي في شعب الإيمان (۵/۵) من

# الشرح:

هذا الحديث فيه مَثَل عظيم من الأمثال التي ضربها النبي القرآن، فقال في وصفه: «ضَرَبَ اللهُ مَثلاً صراطاً مُستقيماً، وعن جَنَبتي الصّراط سورانِ فيهما أَبُوابٌ مُفَتَّحةٌ»، هذا الصراط المستقيم هو: القرآن، «وَعَلَى جَنْبتي الصراطِ سُورانِ»، يعني: أنه يوجد حاجز على اليمين والشمال، فالمرء يمشي على الصراط بمقتضى الفطرة ومقتضى إيمانه، لكن ثم أبوابٌ مفتحة، والنفس يغريها الباب المفتوح أن تلتفت إليه وتلجه وترى ما الذي فيه.

قال: «وَعَلَى الأَبُوابِ سُتُورٌ مُرْخَاةً»، فالأبواب المفتَّحة ما تركها الله على مفتحة، لكن جعل عليها ستورًا مرخاة، فهي تحتاج إلى جرأة لفتح الستر والدخول منها، مثل المساكن التي تستر أهلها على ما فيها من النظر إليها.

حديث النواس بن سمعان هله. قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولا أعرف له علة ولم يخرجاه».

وأورده المنذري من حديث ابن مسعود ﷺ في الترغيب والترهيب (١٧١/٣)، وقال: «ذكره رزين ولم أره في أصوله، إنما رواه أحمد والبزار مختصرًا بغير هذا اللفظ بإسناد حسن» ا.هـ.

والمؤمن حين يقرأ القرآن يشعر بالأنس به وينشغل بهذا الأمر العظيم، فلا يلتفت إلى أبواب الذنوب المختلفة التي جعل الله على عليها ستورًا، فثمة حاجز يجده كل مؤمن في نفسه يجعله الله على بعظم القرآن في نفوس أهله، وهذه الأبواب لا يمكن أن تولج إلا أن تُكشف الستور التي عليها، فالمرء قد يجد في نفسه شيئًا فلا يقبل عليها، لكن يأتى الشيطان وتأتى حظوظ النفس فيدخلها.

ثم قال: «فأخبر: أنَّ الصراط: هو الإسلام، وأن الأبواب المفتّحة، عارمُ الله، وأنَّ النّهورَ المُرْخاةَ: حُدودُ الله، والدَّاعي على رأْسِ الصراط: هو القُرآنُ، وأنَّ الدَّاعِي منْ فوقِه: هو واعظُ الله في قلْب كُلِّ مؤمنٍ»، فالنبي على جعل الداعي هو القرآن، والصراط هو الإسلام، مؤمنٍ»، فالنبي على جعل الداعي هو القرآن لا شك أنه يأمر وينهي، فهو يعني من حيث الاستقامة عليه، والقرآن لا شك أنه يأمر وينهي، فهو داع، قال على : ﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْكِ الّذِي نَزَلَ عَن مَن كُنُوا بِاللّهِ وَمَالَحٍ كُتِه وَكُنْبِه مَن كُنُوا اللّهِ وَمَالَحٍ كُتِه وَكُنْبِه وَكُنْبِه وَمُلْكِد وَلُكُومِ وَالْكِنْكِ اللّهِ وَمَالَحُ كُتِه وَكُنْبِه وَكُنْبِه وَمُلْكُومُ اللّه وَمَالَحُ كُتِه وَكُنْبِه وَمُلْكُومُ اللّه وَمُلْكُومُ اللّه وَمُلْكُومُ اللّه وَمُلْكُومُ اللّه الله في قلب كل مؤمن . وهو واعظ الله في قلب كل مؤمن . . إلى آخره، فالقرآن دعوة أمر ونهي، وهو واعظ الله في قلب كل مؤمن

قوله: «رواه رَزِين» والمراد برزين هو: رزين بن معاوية العبدري(۱) ، جمع الأصول الخمسة، وله زيادات على الصحيحين وعلى السنن؛ لذلك تارة يزيد اللفظ في الرواية وتكون في أحد السنن، مثل ما قال المؤلف هنا: «رواه رزين ورواه أحمد والترمذي»، فإذا كان موجودًا في مصنف رزين فإنه يكون في أحد الأصول الخمسة إلا ما زاده رزين عليها ؛ ولذلك تجد في جامع الأصول في عدد من الأحاديث يقول: رواه رزين. ولا يذكر غيره من أصحاب الكتب.

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في سير أعلام النبلاء (۲۰٤/۲۰، ۲۰۵): «رزين بن معاوية بن عمار الإمام المحدث الشهير أبو الحسن العبدري الأندلسي السرقسطي صاحب كتاب تجريد الصحاح.... أدخل كتابه زيادات واهية لو تنزه عنها لأجاد، توفي بمكة في المحرم سنة خمس وثلاثين وخمسمائة وقد شاخ » ا.ه.

[ التحذير من الذين يتبعون ما تشابه من القرآن ]
٨٠ وعن عائشة ﴿ اللّهِ عَلَيْنَ عَائشة ﴿ مُو اللّهِ عَلَيْهُ وَمَا يَذَكُ مُنَ أُمُ الْكِنَابِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمَا يَذَكُنُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُ الْكِنَابِ مِنْهُ وَلَا يَكُنُكُ مُنَا أُمُ الْكِنَابِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمَا يَذَكُنُ إِلَى اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَمْلُ اللّهِ عَمْلُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَالْمُعُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللّ

## الشرح:

حديث عائشة والمناع المحكم وترك المتشابه، قالت: «قال: فإذا رَّأَيْتُمْ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ منه فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سمي الله فَاحْدَرُوهُمْ »؛ لأن اتباع المتشابه مذموم في العلم، فطالب العلم إذا تعلم وأراد أن ينفعه الله بالعلم يُقبل على المحكمات ويسترك الإشكالات، فلا يتتبع الإشكالات والشبه وما يرد على المسائل؛ لأن تتبعه لذلك قد يفضي به إلى الزيغ والعياذ بالله؛ لأنه لم يتصور العلم حتى يجيب عن تلك الإشكالات والشبه، وليس لديه من قوة الإدراك والعقل ما يؤهله الإشكالات والشبه، وليس لديه من قوة الإدراك والعقل ما يؤهله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٥٤٧)، ومسلم (٢٦٦٥).

ليجيب عنها أيضًا، فالواجب عليه أن يؤمن بالجميع ويقول: ﴿ كُلُّمِنَ عِنهِ الْحِيبِ عِنها أيضًا والله الله المحكم فيتعلمه بدليله ، يعني: الذي دلالته واضحة غير محتملة ، أو ما لا يشتبه عليه ، بفهم عالم مأمون يأمنه على دينه وعلمه.

والله ﷺ ذكر أن القرآن منه متشابه ومنه محكم، فقال ﷺ: ﴿ مُو ٱلَّذِيَّ أَزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَابَ مِنْهُ ءَايَكُ مُعَكَمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِكَابِ وَأُخَرُمُ مَسَنبِهَكُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَيِّعُونَ مَا مَسْنَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ، وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ مَ الْسَالَةُ مَا أَيْنَا لَهُ مَا اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا أَيْنَا لَهُ مَا يُعْلَمُ اللَّهُ مَا يُعْلَمُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ اللَّهُ مَا يُعْلَمُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ اللَّهُ مِنْهُ أَبْتِغَا أَهُ اللَّهِ مَا يَعْلَمُ عَلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مُعِلِمُ مَا يَعْلِمُ مِنْ عَلِمُ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مَا يَعْلَمُ مِنْ عَلِمُ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ مَا عَلَمُ عَلَمُ مِنْ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عِلْمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عمران: ١٧، وهذه الآية من أعظم ما يحذر به الله رَجُّكُ من اتباع المتشابه؛ لأنه جعل اتباع المتشابه صفة للذين في قلوبهم زيغ، بل جعل الزيغ سابقًا للاستدلال واتباع المتشابه، فقال ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَذَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ الكثُّ مُحكَمَدً مُنَ أُمُ الكِكلبِ ﴿ ، فجعل وجود الزيغ أولاً واتباع المتشابه ثانيًا، فاتباع المشابهات، والعناية بها، والجدال فيها، هذا ليس من صفة أهل التسليم، وليس من صفة المتبعين للمحكم الذين يقولون كل من عند ربنا، وهم الراسخون في العلم ومن اقتدى بهم. فالواجب على طالب العلم في مسيره في طلب العلم في عمره كله أن يعتني بالمحكمات، ولا بدأن ترد متشابهات عليه فيردها إلى المحكم، فإن علِم وإلا قال:

آمنا به كل من عند ربنا. أما الذين يتبعون المتشابه ويتركون المحكمات فأولئك الذين في قلوبهم زيغ.

### [ التحذير من اتباع سبل الشيطان ]

٨١ ـ وعن عبد الله بن مسعود ﴿ قال: خَطَّ لنا رسول اللَّهِ عَطَّ خَطُوطًا عن عَلَّ خَطَّ بيده ثم قال: (هذا سَبيلُ اللَّهِ) ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عن يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ وقال: (هذه سُبُلٌ مُتَفَرِّقَةٌ على كل سَبيلٍ منها شَيْطَانٌ يدعو إليه) وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا شَيْطَانٌ يدعو إليه) وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الله الله وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الله الله وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الله الله وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الله وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَلْعُولُ الله وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَلْمُ وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالنسائي (١٠).

### الشرح:

هذا الحديث واضح الدلالة في الحثّ على لزوم سبيل الله، أي الطريق المستقيم الذي أمر به الله عليه، وبين فضل الاستقامة عليه، وأنه وصية الله للأولين والآخرين، من سلكه هُدي ومن زاغ عنه ضَلَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٤٥٤)، والنسائي (٣٤٣/١)، وأحمد (٤٣٥/١)، والدارمي (٢٠٢)، والطبري في تفسيره (٢٠٢)، وأبو يعلى (١٥٨/٩)، والمروزي في السنة (ص٩، ١٠)، والطبري في تفسيره (٨٨/٨)، والطيالسي (ص٣٣)، والبزار في مسنده (١١٣/٥)، والحاكم في المستدرك (٣٤٨/٢)، وأبو نعيم في الحلية (٢٦٣/١).

وهَلَكَ. وجعل هذا السبيل سبيلاً واحداً، والمراد به سبيل محمد وسبيل صحابته في، وهو المذكور في قوله في : ﴿ وَأَنَّ هَلَا اَصِرَطِى مُسَتَقِيماً فَأَتَيْعُوهُ وَلَا تَلَيْعُوا الشَّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ الْانعام : ١٥٣]، فوحد الصراط وقال: ﴿ وَأَنَّ هَلَا اصِرَطِى مُسَتَقِيماً ﴾ فجعله صراطًا وقدال : ﴿ وَأَنَّ هَلَا اصِرَطِى مُسَتَقِيماً ﴾ فجعله صراطًا واحدًا، وهو السبيل الواحد الذي يجمع أمور الإسلام على تفاصيلها وأمور السنة على تفاصيلها وأما السبل الأخرى والأهواء فعلى كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إليه. وهنا سؤال معروف وهو: أن الله فلي قال في آية سورة العنكبوت: ﴿ وَاللَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهُ دِينَهُمُ سُبُلِناً وَإِنَّ الله وحد الصراط، وفي حديث ابن مسعود في يُفْرَد السبيل، فهل بين هذا وحد الصراط، وفي حديث ابن مسعود في يُفْرَد السبيل، فهل بين هذا تعارض؟

الجواب: لا، الباب باب واحد، ولكن السبيل المقصود به سبيل الإسلام والسنة، وهذا في داخله فيه تفاصيل؛ ففيه سبيل الصلاة، وفيه سبيل الزكاة، وفيه سبيل الصلة، وفيه سبيل أعمال القلوب التي تُصلح القلب، وفيه سبيل كذا وكذا مما يحتاجه الناس تفصيلاً في أمور دينهم، ومما يكون عليه أحوالهم في العبادة العلمية والعملية، وفي عمل القلب وعمل الجوارح. فيكون إذًا جَمْع السبل في قوله: ﴿ وَٱلّذِينَجَهَدُوافِينَا وَعمل الجوارح. فيكون إذًا جَمْع السبل في قوله: ﴿ وَٱلّذِينَجَهَدُوافِينَا

لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحَسِنِينَ ﴾ المقصود بها تفاصيل السبل، وهي كلها سبيل واحد وصراط واحد دل عليه قوله: ﴿ اَهْدِنَاالْمِرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ الفاتحة: ١٦، ودل عليه قبول الله على: ﴿ وَأَنَّ هَنْدَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ الانعام: ١٥٣، ودل عليه قول النبي على: ﴿ وَأَنَّ هَنْدَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ الانعام: ١٥٣، ودل عليه قول النبي الله عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي (١)، ودل عليه أيضا قول الله على: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ و

فَلِوَاحِلهِ كُن وَاحِلاً فِي وَاحِلهِ أَعنِي سَبِيلَ الْحَقِ وَالإِيمَانِ (٢) «فَلِوَاحِلهٍ» يعني: لله المقصود والمعبود، له وحده وَ الله قصداً وإرادة وتوجها ورغبًا ورهبًا، عَلَا وتقدست أسماؤه، «كُنْ وَاحِدًا» أنت في قصدك وإرادتك وتوجه قلبك لا تتشعب عليك الأوهام في قلبك ولا في سلوكك؛ بل «كُنْ وَاحِدًا» أنت، «فِي وَاحِلهٍ» يعني في سبيلٍ واحد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۲۷)، والترمذي (۲۲۷۱)، وقال: «حديث حسن صحيح»، وابن ماجه (۲۲، ۲۲۱)، والدارمي (۹۵)، وابن حبان (۱۷۸، ۱۲۷))، والدارمي (۱۷۸، ۱۷۹) من حديث العرباض بن سارية ...

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية (٢٥٨/٢) مع شرح ابن عيسى.

قال بعدها: «أعني سَبيلَ الحَقِّ وَالإِيمَانِ» وهو سبيل السلف الصالح. وهذا مما يعز على كثير من الناس أن يضبط قلبه عليه، أو أن يُلزم نفسه به، فإنه في الأول «فَلوَاجِلِ» قد يقصد الله كل بعلمه، وقد يأتي مرة أخرى ويقصد غير الله كل الما الجاه، وإما الدنيا، وإما رؤية الناس، ونحو ذلك من الرياء والسمعة، وقل من يسلم من أنواع الشرك الخفي. قال: «كُنْ وَاجِدًا» يعني أنت لا تتشعّب في قصدك وإرادتك، فاجمع قلبك وإرادتك مه التي يسميها أهل السلوك: الجمعية على الله كل فاجمع فاجمع قلبك وإرادتك وإرادتك في الله كل في الله كل أو المحاف والما المناه على الله المناه في الله على الله كل المناه على الله كل أو المناه على الله كل أو المناه على الله كل المناه على الله كل أو المناه على الله كل أو المناه كل أن والمناه على الله كل أنه على الله كل الله كل على الله كل على الله كل على الله كل الله كل الله كل على الله كل الله كل الله كل الله كل على الله كل ال

«في وَاحِدٍ» وهذا الابتلاء الثالث أنه ليس ثم إلا سبيل واحد، وهذه صعبة إلا على من وفقه الله على من الناس في أكثر من سبيل؟ في سبيل هنا وفي سبيل هناك، إما من جهة الاتباع، وإما من جهة المنهج، أو من جهة الاستقامة، أو من جهة الاعتقاد، ونحو ذلك.

فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة وإلا فإني لا أخالك ناجيـًا(١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٢٤١/٢)، من كلام صلة بن أشيم، وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (١٥٣/٧) عن حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن عسعس بن

وهذا يدل على عظم شأن التزام المنهج الذي خص الله على به نبيه على عظم شأن التزام المنهج الذي خص الله على بعض الله الكل نبي شرعة ومنهاجًا، والمنهج الذي خُص به على هو السبيل والسنة، وهو الذي كان عليه صحابته على وأتباع الصحابة وتابعوهم إلى يوم الدين.

ولهذا لما اشتبهت الطرق واختلفت السبل وتنوَّعت الآراء والأفهام والأهواء من قديم، كان الناجي مَنْ رجع ببصره وبصيرته وقلبه إلى ما قبل حدوث تلك الفرق والأهواء، وهو الزمن الذي أجمع فيه المسلمون على العقيدة وعلى السبيل والسنة، وهو زمن الصحابة في قبل حدوث الاختلاف، فإن الصحابة في ليس فيهم من ابتدع بدعة، وليس فيهم من أحدث حدثًا؛ بل الذي أحدث الحدث وابتدع البدع مَنْ أتى بعدهم، وإنما هم نجَّاهم الله وكان فكانوا نجومًا يُهتدى بها.

سلامة، وانظر: زاد المعاد لابن القيم (٢٣٥/٣)، وإغاثة اللهفان له (٢٥٦/٢)، ومفتاح دار السعادة (٧١/٢). وقد أورده الإمام المجدد في كتاب التوحيد نقلاً عن ابن القيم في كلام طويل، انظر: كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿ يَظُنُّونَ مِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْمَهْ لِيَلَّةٍ ﴾ [آل عمران: ١٥٤] (ص١٨٧) مع فتح المجيد.

وانظر أيضًا: يقظة أولي الاعتبار للقنوجي (ص٢١٧).

<sup>(</sup>۱) هذا حديث الافتراق المشهور، وهو حديث حسن، وله طرق، وورد عن عدد من الصحابة بنحو هذا اللفظ، منهم: معاوية عند أبي داود في السنن (۲۹۹۷)، والطبراني في الكبير (۲۹۷۱)، وعوف بن مالك شه عند ابن ماجه (۳۹۹۲)، والطبراني في الكبير (۷۰/۱۸).

وأنس الله عند ابن ماجه (٣٩٩٣)، وأحمد في المسند (١٤٥/٣)، وأبي يعلى في مسنده (١٤٥/٣). وانظر تمام تخريجه في السلسلة الصحيحة (ح ٢٠٤).

وقد سئل الإمام أحمد وجماعة من أهل العلم عن الجماعة ، قال: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم» (١) ، يعني أن أهل الحديث في زمنه هم أحق الناس بهذا الوصف ؛ لأنهم لزموا ما كان عليه الصحابة قبل الاختلاف ، ولزموا الأثر ، ولم يأتوا بأصول ولا اجتهادات في الدين لا في أصول السريعة ولا في التلقي والدليل ، بل كانوا متبعين غير مبتدعين ، لهذا قال: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم» (٢). و الإمام البخاري ﴿ وَاللّهُ لما ذكر هذا الحديث ، قال: «الجماعة هم أهل العلم» (٣). وإليه مال الترمذي في جامعه وغيره (١)

(۱) انظر: معرفة علوم الحديث للحاكم (ص٢)، وشرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (ص٢٥، ٢٦)، وتاريخ بغداد للخطيب البغدادي (١١٨/٤)، وعمدة القاري للعيني (٥٢/٢)، وفتح الباري (١٦٤/١، ١٦٤/١٣)، وشرح النووي على صحيح مسلم (٦٧/١٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص۲)، وأبو الفضل الهروي في «مشتبه أسامي المحدثين» (ص۲۱)، والخطيب البغدادي في «شرف أصحاب الحديث» (ص۲۰ ـ ۲۷)، و «تاريخ بغداد» (۱۱۸/٤)، وانظر: فتح الباري (۱۱۲۱، ۱۹۳/۱۳)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>٣) قال البخاري مُتَطَّلِّكُهُ: «باب ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] وما أمر النبي ﷺ بلزوم الجماعة وهم أهل العلم» انظر: فتح الباري (٣١٦/١٣).

والعلم المحمود كما قال ابن القيم كَمُعُلِّكُ :

العِلم قَالَ الله قَالَ رَسُولُه قَالَ الصَّحَابَةُ هُم أُولُو العِرفَانِ (٢) العلم المحمود هو العلم النافع الذي يخالف الرأي ؛ بل هو العلم الذي يكون مستندًا إلى دليل وأثر.

وإذا كان كذلك فإنه يريد بهم من كان على هذا النهج ؛ ولهذا أجمع العلماء على أن أئمة الإسلام يُقتدى بهم - أعني أئمة أهل الحديث - كمالك، والشافعي، وأحمد، والبخاري، وسفيان الثوري، وسفيان بن عيينة، والأوزاعي، ونعيم بن حماد، والدارمي - رحمهم الله - ومن نحا نحوهم، ومن كتبوا عقيدة المسلمين ودونوها فأخذها العلماء من بعدهم. والسبيل والسنة كما أنه يكون في المسائل العلمية فإنه يكون في المسائل العلمية السبيل والسنة . فالبدع بأنواعها باطلة ؛ لأنها ليست على السبيل والسنة . فيقال لكل صاحب بدعة أحدثها : هل كان عليها الناس في زمن الصحابة؟ فإنه في زمن الرسول المنافية . فالبدع بلكن عليها الناس في زمن الصحابة؟ فإنه سيجيب جزمًا لا، لكن سيقول : ولكن كذا وكذا. فإذا لم يكن عليها سيجيب جزمًا لا، لكن سيقول : ولكن كذا وكذا. فإذا لم يكن عليها

<sup>(</sup>١) قال أبو عيسى الترمذي في جامع السنن (٢٦٦٤): «وتفسير الجماعة عند أهل العلم: هم أهل الفقه والعلم والحديث»اه.

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية (٢٧٩/٢) بشرح ابن عيسى.

الناس في ذلك الزمن، فلنعلم أنها ليست على السبيل والسنة. ومما ذكر في قصة بعد زمن الإمام أحمد وطالله في الفتنة بخلق القرآن لما أتى أحد العلماء عند الخليفة (١) الواثق يناظر من يدعو إلى القول بخلق القرآن.

قال له: أبدأ أو تبدأ؟

فقال له المبتدع: ابدأ أنت.

فقال المبتدع: أقلني.

فأقاله.

ثم قال له: ارجع إلى السؤال.

قال: هذا الذي تدعو الناس إليه هل دعا إليه أبو بكر الصديق الله عمر؟ ثم قال: هل دعا إليه عثمان؟ ثم قال: هل دعا إليه علي؟ هم، ثم قال: هل دعا إليه الصحابة؟

<sup>(</sup>۱) هذه المناظرة وقعت بين الإمام الأذرَّمِي والقاضي أحمد بن أبي دؤاد رأس الفتنة في زمن المأمون والواثق، وكانت هذه المناظرة في حضرة الواثق. انظر القصة بكاملها في: تاريخ بغداد (۷٦/۱۰)، والبداية والنهاية (۳۲۱/۱۰)، وسير أعلام النبلاء (۳۰۸/۱۰)، والآجري في الشريعة (ص٩٩).

فكان الجواب: أنهم لم يدعوا إلى هذا.

فلم يزل يردد هذه الكلمات حتى أمر برفع الفتنة بإلزام الناس بالقول بخلق القرآن وابتلائهم بذلك.

المقصود من هذا: أن هذا الأصل عظيم، ويُحرج كل من سلك سبيلا من سبل البدع في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، هل كان عليه الزمن الأول؟ فإذا قال: لا، فيقال: لسنا بحاجة إليه، دعْنا مع ما كان عليه الناس في الزمن الأول فإنه كاف.

وفي أثر لأُبي بن كعب قال: «وإنَّ اقتصادًا في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة»(١) وذلك:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهـد (۲۱/۱، ۲۲)، والإمـام أحمـد في الزهـد (۱۹٦/،) ۱۹۷)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲۲٤/۷)، واللالكائي في اعتقاد أهـل الـسنة (۵٤/۱)، وأبونعيم في الحلية (۲۵۲/۱).

- لأنَّ الله ﷺ يبارك في قليل العمل إذا كان على سبيل وسنة ،
   أي: إذا كان على وَفْقِ السنة فإن الله يحب العمل ، ويحب صاحبه ،
   ويثيبه ويبارك له وينمِّي له عمله.
- وأما إذا كان على غير سبيل وسنة فإنها حينئذ تكون المحدثات والبدع، فيؤاخذ عليها، ويكون عاصيًا لله على بها، ومتبعًا غير سبيل النبي النبي الله عمل من الأعمال النبي على من ومتبعًا غير سبيل المؤمنين، فيكون مهما عمل من الأعمال الكبيرة على غير هدى، والله على لا يأجره على ما أفسد فيه، وإنما يأجر من أصاب في عمله.

وهذا دليل عظيم على وجوب تحري السنة في الأعمال، وعلى وجوب معرفة العلم بأنواعه في مسائل التوحيد وفي مسائل العمل؛ لأنه ما ضَلّ مَنْ ضَلّ في هذه الأمة إلا باتباعه غير السبيل والسنة في مسائل العقيدة وفي مسائل العمل.

# [التحذير من اتباع غير الرسول ﷺ]

٨٢ ـ وعن أبي هريرة الله قال: كان ناس من أصحاب رسول الله قلى يكتبون من التوراة، فذكروا ذلك لرسول الله قلى القال: «إن أحمق الحُمْق وأضل الضلالة قوم رغبوا عما جاء به نبيهم إلى نبي غير نبيهم وإلى أمة غير أمتهم»، ثم أنزل الله: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ أَلْكِ تَبَيْنَا يَكُو فَرَاكَ فِ ذَالِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ العنكبوت: ١٥١. رواه الإسماعيلي في معجمه وابن مردُويَه (١).

٨٣ ـ وعن عبد الله بن ثابت بن الحارث الأنصاري الله قال: دَخَلَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَكْتَابٍ فِيهِ مَوَاضِعُ مِنَ التَّوْرَاةِ، فَقَالَ: هَذِهِ كُتُبٌ أَصَبْتُهَا مَعَ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أَعْرِضُهَا عَلَيْكَ، فَتَغَيَّرَ وَجْهُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَغَيُّرًا شَدِيدًا لَمْ أَرَ مِثْلَهُ قَطَّ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو بكر الإسماعيلي في معجمه (۷۷۲/۳) من حديث أبي هريرة ... وروى نحوه الدارمي (٤٧٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/٢١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٠٧٢)، ٣٠٧٣، ٣٠٧٣) من حديث يحيى بن جعدة ...

بْنُ الْحَارِثِ لِعُمَرُ: أَمَا تَرَى وَجْهَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فَقَالَ عُمَرُ: رَضِيتُ بِاللهِ رَبَّا، وَيالْإِسْلَامِ دِينًا، وَيمُحَمَّدٍ نَبِيًّا، فَسُرِّيَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ النَّبِيِّينَ وَأَنْتُمْ حَظِّي مِنَ الْأَمَمِ "، رواه لَضَلَلْتُمْ، أَنَا حَظَّكُمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَأَنْتُمْ حَظِّي مِنَ الْأَمَمِ "، رواه عبد الرَّزاق وابن سعد والحاكم في الكنى (۱).

## الشرح:

حديث أبي هريرة، وحديث عبد الله بن ثابت الأنصاري فيهما النهي عن قراءة التوراة والإنجيل؛ لأننا أعطينا القرآن والوصية بالقرآن، ولا يجوز لأحد ولا يحل له أن ينظر في التوراة والإنجيل نظرًا للقراءة، لكن يباح للعلماء أن ينظروا فيها للرد على اليهود والنصارى، ولإقامة الحجة عليهم، أخذًا من إقرار النبي على طلب عبد الله بن سلام في أن يؤتى

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٠٠/٣)، وعبد الرزاق في مصنفه (١) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٦٥/٤)، وابن قانع في معجم الصحابة (١١٣/٦)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣٠٧/٤)، وابن قانع في معجم الصحابة (٩١/٢)، والخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (١١٣/٢).

بالتوراة لمعرفة حد الزاني فوضع أحدهم يده على آية الرجم(١١)، والله عَلَىٰ يقول: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِالتَّوْرَادِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُم صَلِدِقِينَ ﴾ [آل عمران : ١٩٣]، فهذا في مواضع الرد عليهم لا لمجرد القراءة، إعمالاً للدليل فيما جاء فيه. أيضًا مما له حكم التوراة والإنجيل في الاطلاع عليها: كل ما فيه إضلال عن هدي النبي على وسنته، من الكتب المضلة ؛ ككتب السحر والكهانة وضرب الرمل، وكتب الضلال المختلفة في ذكر النجوم والأفلاك وتأثيراتها، أو كتب الصابئة، أو كتب الوثنيين، وهذه لا شك أنها كلها من الدين الباطل أصلاً، والتوراة والإنجيل فيها تحريف ألفاظ وزيادات وفيها حذف إلى آخره، ففيها حق وباطل ؛ ولذلك نؤمن بأصل التوراة والإنجيل التي أنزلها الله عَجَلًا، نؤمن بها ولا نكذب بشيء مما أنزل ربنا؛ لكن هذه لما دخل عليها التحريف، وصارت الرسالة من النبي على لهذه الأمة، لم يجز النظر فيها، كيف يجوز النظر في كتب الوثنيين، وكتب أهل السحر والشعوذة، ونحو ذلك؟ ولهذا ضل قوم زعموا أن تعلُّم هذه الكتب جائز، وأنه لا بأس بالنظر فيها وتعلمها للرد ونحو ذلك. ولا شك أن هذا من أبطل الباطل، فلا يجوز لأحد أن يقرأ ذلك ولا أن ينظر فيه هو، إلا لعالم يريد الرد، أو عالم يريد إيضاح

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٣٥)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الشريعة، فإن كان عالمًا مأمونًا على ذلك ويريد الرد فإنه يجوز له ذلك بشرطه دون غيره.

وهل يقاس على التوراة الاستماع للإذاعات التي تتحدَّث عن دين النصارى وعقائدهم؟

الجواب: لا شك في ذلك، بل تلك الإذاعات أخطر من مجرد القراءة ؟ لأن فيها دعاية، وفيها أسلوبًا قد يكون مؤثرًا، وهم يصبغونها بألفاظ جميلة وحسنة ربما تُغْري السامع، فالمسلم يجب عليه أن يحافظ على دينه.

وسألت مرة بعض الصالحين من أهل العلم ـ وأهل العلم إن شاء الله جميعًا فيهم صلاح ـ قلت له: كيف حالك، عسى أمورك مطمئنة؟ قال: لا يرتاح العبد إلا أن يأتيه الموت. وهذه كلمة ليست سهلة، وفعلاً المؤمن لا يرتاح حتى يموت؛ لأن قلوب العباد عرضة للتقلب والتنقل، واليوم كثرت المغريات والشهوات والشبهات، فقد يصبح العبد مؤمنًا ويسي غير ذلك، فإذا جاءه الأجل وهو ثابت على الإيمان يحصل له الراحة والاطمئنان، فلا يطمئن المؤمن حتى يلقى الله كل وهو ثابت على ما ياعانه.

777

## ٧ ـ باب حقوق النبي ﷺ

وقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِهِ الأَمْرِ مِنكُونَ ﴾ [النساء: ٥٩] الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَءَا أَوْا الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا النساء: ٥٩] الآية. وقوله الله تعالى: ﴿ وَمَا عَالَنكُمُ الرَّسُولُ فَكُ دُوهُ وَمَا مَنْدُهُ اَلنَّهُ الرَّسُولُ فَكُ دُوهُ وَمَا مَنْدُهُ اَنتُهُوا ﴾ [الخور: ٥٦]. وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا عَالَنكُمُ الرَّسُولُ فَكُ دُوهُ وَمَا مَنْدُهُ النَّهُوا ﴾ [الخور: ٥٦]. وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا عَالَنكُمُ الرَّسُولُ فَكُ دُوهُ وَمَا مَنْدُهُ النَّهُوا ﴾ [الخشر: ١٧] الآية.

### الشرح:

أصول الإيمان المراد بها أركان الإيمان، ويراد بها أيضًا شعب الإيمان العظام التي هي أصول بالنسبة إلى غيرها ؛ لأن الإيمان: «يضعٌ وسَبُعُونَ أو يضعٌ وَسِتُونَ شُعْبَةً فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إلا الله وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عن الطَّريقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةً من الْإِيمَانِ»(١).

وشعب الإيمان لها أصول، وكل أصل من هذه الأصول يجمع شعبًا كثيرة ؛ لهذا ذكر إمام الدعوة كالله هذا الباب: باب حقوق النبي الله وهذا بالنظر إلى جهتين:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩) مختصرًا، ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ أخرجه

الجهة الأولى: أن أركان الإيمان منها: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقد ذكر قبل ذلك الإيمان بالله، وذكر الصفات وما يتصل بذلك، ثم ذكر الإيمان بالملائكة، والإيمان بالقرآن، ثم ذكر هنا الإيمان بالنبي هم وأحد أركان الإيمان، وأحد ركني الشهادة التي هي الواجب الأول والفرض الآكد في الشريعة.

الجهة الثانية: أن حق النبي الله التفرع منه شعب كثيرة، من جهة الإيمان به، ومن جهة متابعته ﷺ، وتقديم قوله وسنته والاستدلال بها، وطاعته رنحو ذلك من شعب الإيمان. وحقوق النبي على متنوعة كثيرة دلت الآيات والأحاديث على أنواع منها، وأعظم حق له ﷺ وأوجب حق له هو الإيمان بأنه رسولٌ من عند الله عَلَى صادق مصدوق، وأن ما جاء به حق من عند الله على الله على الله عبد الله ورسوله هي من أعظم حقوقه الله العظم الحسنات هي حسنة التوحيد، وحسنة التوحيد تتحقق بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ؟ كما أن أبشع السيئات هي الشرك بالله. فيجب على العبد المؤمن أداء حقه على بالإيمان به، والشهادة بأنه رسول الله، وأنه خاتم الأنبياء والمرسلين، وأنه بلغ ما أمره الله عجل ببلاغه، وأنه جاهد في الله حق جهاده، فحقه ﷺ أن يؤمن به، وأن يشهد له بالشهادة الحق. ومن ثمرات 

أَرْسُولَ ﴾ النساء: ٥٩]، فأوجب الله على طاعته استقلالاً، وطاعة رسوله الله الله على الله على من حق عظيم في طاعته، ولما لرسوله الله عن الله على من حق عظيم أيضًا في طاعته؛ إذ هو المبلّغ عن الله على.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه العلامة ابن القيم وآخرون ورحمهم الله جميعًا و (١): كرر الفعل «أطيعوا» في قوله: ﴿ أَطِيعُوا الله وَ وَالله وَ الله وَ وَالله وَ الله والله والله

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السنة (۳۸۷/۳)، وإعلام الموقعين (۱/ ٤٨)، قال ابن القيم كالله: «فأمر تعالى بطاعته وطاعة رسوله، وأعاد الفعل إعلامًا بأن طاعة الرسول تجب استقلالاً من غير عرض ما أمر به على الكتاب، بل إذا أمر وجبت طاعته مطلقًا، سواء كان ما أمر به في الكتاب أو لم يكن فيه، فإنه أوتي الكتاب ومثله معه، ولم يأمر بطاعة أولي الأمر استقلالاً، بل حذف الفعل، وجعل طاعتهم في ضمن طاعة الرسول إيذانًا بأنهم إنما يطاعون تبعًا لطاعة الرسول، فمن أمر منهم بطاعة الرسول وجبت طاعته، ومن أمر بخلاف ما جاء به الرسول فلا سمع له ولا طاعة» ا.هـ.

وطاعة رسوله ولا تجب استقلالاً، فإذا كان أمرهم فيه معصية فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، فحينئذ يُطاع ولي الأمر في غير المعصية، فهُم لا يستقلون بما يأمرون به أو ينهون عنه، بل لا بد أن يكون ما أمروا به أو نهوا عنه معروفًا في الشريعة ؛ ولهذا قال إنها الطّاعة في المعروف في الشريعة ، أما إذا أمروا بشيء مخالف لما أمر الله وكان به وما أمر به رسوله الله المعنى : في معصية ، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

وطاعة الرسول المسلام أصول الإسلام، وخصال الإسلام عمومًا واجبة ، ومن ذلك طاعته الله قال الله في الحديث الذي في البخاري: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلا مَنْ أَبَى، قيل: ومَنْ يَأْبَى؟ قَال البخاري: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى » (٢) ، وفي هذا دلالة على وجوب طاعة الرسول صلوات الله وسلامه عليه ، وأنها من واجبات الإسلام ، بل هي من خصائص أهل السنة.

وفيه أيضًا أن من أطاع الرسول على موعود بدخول الجنة «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إلا مَنْ أَبَى»، وهذا فيه تعظيم لطاعة الرسول على،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٤٥)، ومسلم (١٨٤٠) من حديث على بن أبي طالب ١٨٤٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٢٨٠) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

وقد ذكر العلماء أن طاعة الرسول على جاءت في القرآن في أكثر من ثلاثين موضعًا، كلها فيها الأمر بطاعة النبي على وعدم مخالفته، كقوله وهي آية سورة النساء: ﴿ مَّن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللّه النساء: ﴿ مَّن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللّه النساء: ﴿ مَّن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللّه النساء: ١٨١، وقول الله وقول الله على: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ مَرَّتُ مُونَ ﴾ النور: ٢٥١، وقول الله على: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ مَرَّتُ مُونَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ

وقد كتب الإمام أحمد بخالف كتابًا عظيمًا سماه: «كتاب طاعة الرسول الرسول على الآيات التي أمر الله على الكتب كآخر وهو كتاب مفقود، منه منتخبات أو قطع في عدد من الكتب كآخر مسائل عبد الله بن الإمام أحمد، وكمواضع في بدائع الفوائد وإعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم بخالف (۱) ونقول لابن تيمية بخالف ... إلى غير ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين (٢/٠٢١).

الجواب: معناها: أن تقدِّم سنته على الأهواء وعلى العقول وعلى الآراء المختلفة ﴿ وَمَا مَاكُمُ السَّولُ فَحُدُوهُ وَمَا مَكُمُ مَنْهُ فَالنَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، وأن يُحَكَّم الكتابُ والسنة في الإنسان نفسه، يعني: يحكم بهما في نفسه، وكذلك في أقضية الناس وما يُفصل فيه بينهم، سواء في المسائل العملية.

ولهذا الفلاسفة والمتكلمون من المعتزلة وأصناف المتكلمين فرطوا في حق عظيم للنبي الله الأنهم لم يحكموا في الواقع السنة، وإنما عارضوها بعقولهم.

فإذًا حق النبي الله الله على أن يُطاع، وطاعته ومحبته الله الله على أن يُطاع، وطاعته ومحبته الله الله على وتقدست أسماؤه.

# الشرح:

هذا الحديث في تقرير ركن من أركان الإيمان، وهو الإيمان بأن محمد بن عبد الله على رسولٌ من عند الله على صادق مصدوق، وأن ما جاء به حق من عند الله على .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٤٦) بنحوه، ومسلم (٢١) بلفظه.

الجواب: هذا في حق المشركين؛ ولهذا حمل طائفة من أهل العلم قوله: « أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ الناسَ» هنا هم المشركون الذين لا تُقبل منهم الجزية، ولا يُقرَّون على الشرك، أما أهل الكتاب أو من له

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۲۱۰، ۲۹٤۳) من حديث أنس ﷺ أنه قال: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا غَزَا قَوْمًا لَمْ يُغِرْ حَتَّى يُصْرِحَ، فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا أَمْسَكَ، وَإِنْ لَمْ يَسْمَعْ أَذَانًا أَغَارَ بَعْدَ مَا يُصْرِحُ».

شبهة كتاب فإنهم يُخيَّرون ما بين المقاتلة أو أن يُعطُوا الجزية حتى يكونوا في حماية أهل الإسلام، يعني: يكون هؤلاء رعايا لدولة الإسلام وبذلك لا يُقاتَلُون. وهذا في حق أهل الكتاب واضح، فإن أهل الكتاب مخيرون بين ثلاثة أشياء:

- إما أن يسلموا فتُعصَم دماؤهم وأموالهم.
  - وإما أن يُقاتَلوا حتى يظهر دين الله.
- وإما أن يرضوا بدفع الجزية ـ وهي ضريبة على الرؤوس
   فيبقوا رعايا في دولة الإسلام ويُسمَّون أهلَ الذمة .

قوله: «حتى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهُ إِلا الله»، المقصود بالشهادة هنا أن يقولوا: لا إله إلا الله، فأوَّلُ الأمر هنا أنه يُكَفُّ عن قتال من يقول هذه الكلمة، وقد يقولها تعوذًا، فتعصِمُه هذه الكلمة حتى يُنْظَرَ عمله، وفي قصة أسامة التي في الصحيحين، حيث قتل من قال لا إله إلا الله، فقال له النبي على: «أقتلته بعدما قال لا إله إلا الله؟»(١)، فقال: إنما قالها تعودًا، فما زال يكررها على حتى ندم أسامة وود أنه لم يفعل ذلك. فإذًا المقصود أن يقول الكافر في أول الأمر: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله. وهنا اختلف العلماء لِم أضاف إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٦٩، ٢٨٧٢)، ومسلم (٩٦) من حديث أسامة بن زيد ١٠٠٠

بعدها، فقال: «وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُوْتُوا الزَّكَاةَ»؟ ومن المعلوم أنه لا يشترط ـ بالإجماع ـ في الكفِّ عن قتال الكافر أن يُقيم الصلاة وأن يؤتي الزكاة . فقالت طائفة: هذا باعتبار المآل، يعني: يُكتَفَى منه بالشهادتين فيُكف عن دمه ثم يطالب بحقها، وأعظم حقوقها الظاهرة: إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، حتى يكون دخل في الدين بصدق ؛ كما قال الله المسلاة وإيتاء الزكاة، حتى يكون دخل في الدين بصدق ؛ كما قال التوبة:

فتبين بهذا أن قوله: «وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤثُوا الزَّكَاةَ» ليست على ظاهرها من أنَّه لا يُكفُّ عنه حتى تجتمع الثلاثة: الشهادة، والصلاة، والزكاة، ومعلوم أنه قد يشهد قبل حلول وقت الصلاة، والصلاة تحتاج إلى طهارة وإلى غسل .. وغير ذلك، والزكاة تحتاج إلى شروط منها دوران الحول، وشروط أخرى معروفة لوجوبها.

وقال طائفة من أهل العلم: إن المقصود هنا أن يلتزموا بها، يعني: أن يقول: لا إله إلا الله محمدٌ رسول الله، ويلتزم بجميع شعائر الإسلام التي أعظمها حق الله المتعلق بالبدن وهو الصلاة، وحق الله ولله المتعلق بالمال وهو الزكاة، ومعنى الالتزام: أن يقول أنا مخاطب بهذه، فمعناه أنه دخل في العقيدة وفي الشريعة، فإنه قد يقول: لا إله إلا الله ولا يؤدي بعض الواجبات؛ كالصلاة والزكاة، فيقول لم أدخل إلا في التوحيد ما

التزمت بهذه الأعمال. فقالوا: دلَّ قوله: «وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُوْتُوا الرَّكَاةَ» على وجوب الالتزام بالعبادات، يعني: أن يعتقد أنه مُخاطب بكل حكم شرعي، وأنه لا يَخرج عن الأحكام الشرعية؛ لأن هناك من العرب من قبلوا بشرط ألا يُخاطبوا بترك شرب الخمر، أو ألا يكونوا مخاطبين بعدم نكاح المحارم .. وأشباه ذلك، فالالتزام معناه: أن يكون معتقدًا دخوله في الخطاب بكل حكم من أحكام الشريعة، وهذا كما هو معتون بالشهادتين.

لهذا قال العلماء (١): تُقاتل الطائفة الممتنعة عن التزام شعيرة من شعائر الإسلام واجبة أو مستحبة. ومعنى قولهم: تقاتل الطائفة الممتنعة: أنه إذا اجتمع أناس فقالوا: نحن نلتزم بأحكام الإسلام لكن لا نلتزم بالأذان، بمعنى: أن الأذان ليس لنا وإنما لطائفة أخرى من الأمة. أو يقولون: نلتزم إلا بالزكاة، فلسنا مخاطبين بأن نعطيها الإمام، يعني: أنهم يعتقدون أن شيئًا من الشريعة ليسوا داخلين فيه، هذا الذي يسمى الامتناع. وذلك مثل: بعض مانعي الزكاة الذين ارتدوا في عهد أبي بكر الأمتناع. ومثل: الذين يزعمون سقوط بعض التكاليف عنهم، وأنهم غير مخاطبين بالصلاة والزكاة، أو غير مخاطبين بتحريم الزنى .. وأشباه ذلك،

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري ـ باب: من أبي قبول الفرائض (١٢/ ٢٧٥ ـ ٢٨٠) مع الفتح.

في تفاصيل لهذا.

المقصود أن قوله ﷺ: « أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ الناس حتى يَشْهَدُوا...»، أن هذا لأداء حقوق كلمة لا إله إلا الله محمد رسول الله.

اختلف العلماء في الفرد الذي يمتنع عن أداء الصلاة (۱)، يعني: يقر بوجوبها لكن لا يؤديها، أما الذي لا يقر بها؛ كأن يقول: أنا غير مخاطب بالصلاة. فسواء كان فردًا أو جماعة فإنه كافر ليس له حق، ولا يعصم ماله ولا دمه.

فاختلفوا هل يُقتل تارك الصلاة؟ والصحيح فيها أنه لا يُقتل حتى يستتيبه إمام أو نائبه، ويتضايق وقت الثانية عنها، ويؤمر بها ثلاثًا، ثم بعد ذلك يُقتل مرتدًا على الصحيح. واختلفوا في مانع الزكاة هل يُقتل؟ على روايتين عند الإمام أحمد، وعلى قولين أيضًا عند بقية العلماء (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: المصلاة وحكم تاركها لابن القيم (ص٣٦)، والسيل الجرار للشوكاني

<sup>(</sup>۲) انظر: الكافي في فقه الإمام أحمد لابن قدامة (۹٥/۱)، والمجموع للنووي (٣٠١/٥)، والذخيرة للقرافي (٤٨٣/٢)، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (٦٠٩/٧.

وكذلك في الصوم والحج ثم خلاف بين أهل العلم فيمن ترك وأصرً على الترك، ودعاء الإمام وقال: افعل. هل يقتل أو لا يقتل؟ اختلفوا في هذا كله بما هو مبسوط في كتب الفروع ومعروف.

قوله: «فإذا فَعَلُوا ذلك عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ» دلَّ على أن الكافر - الحربي - مباح الدم والمال، والحربي هو: مَنْ بينك وبينه حرب، فقد أبيح دمه وماله بالتبع، بخلاف المعاهد والمستأمن، أو من خانك، فإنه لا يجوز أن تعتدي على شيء من أمواله حتى ولو كان غير مسلم، الإ إذا كان حربيًا، يعني: أن المعاهد والمستأمن والذمي ولو خانوا في المال، فإنه لا يجوز التعدي على أموالهم، فإذا لم يخونوا تكون حرمة أموالهم من باب أولى؛ لأنهم لم يُبحَ مالهم، وقد جاء في الحديث: «أد الأمانة إلى من التمنك ولا تحنُنْ من خانك) (١٠)؛ لأنك تعاملهم لحق الله المال فلا تستبح مالهم لأجل ما هم عليه، بل تؤدي فيهم حق الله الله المال المشرك الذي أبى أن يشهد أن لا إله إلا الله، وأن يقيم الصلاة، وأن يؤتي الزكاة، فهذا لا يحرم ماله ودمه، بل يُباح منه الدم فيُقتَل؛ لأنه يؤتي الزكاة، فهذا لا يحرم ماله ودمه، بل يُباح منه الدم فيُقتَل؛ لأنه

أصرَّ على الكفر، وذلك بعد إقامة الحجة عليه، أو بعد الإعذار، فهذا هو الأصل.

قوله: «عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا يِحَقِّ الْإِسْلَامِ وَحِسَابُهُمْ على اللَّهِ حق الإسلام، يعني: ما جاء في الإسلام التشريع به من إباحة الدم أو المال، فإذا شهدوا الشهادتين، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، فإنهم إخواننا، فتحرم دماؤهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، يعني: إلا بما شرع الله في شريعة الإسلام أن دمهم مباح، مثل: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، وأشباه ذلك مما هو معروف.

قوله: «وَحِسَابُهُمْ على اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَل

- كفر ردّة: تترتب عليه الأحكام من إباحة المال والدم.
- كفر نفاق: نعلم أنه كافر ويُحكم عليه بأنه كافر، لكن
   لا تترتب عليه أحكام الكفر؛ لأنه ملحق بالمنافقين، وهذا معروف
   في تفاصيله في كلام أهل العلم.

٨٥- ولهما عن أنس عله قال: قال رسول الله على: «ثلاث مَنْ كُنّ فيهِ وَجَدَ بهن حَلاوَةَ الإيمان: أَنْ يَكُونَ اللّهُ ورسولُه أحبّ إليهِ مِمّا سِواهُما، وأَنْ يُحِبّ المَرْءَ لا يُحِبّهُ إلاّ لله، وأَنْ يَكرَهَ أَنْ يَعودَ في الكُفرِ بعد إذْ أنقَدُه الله منه كما يكرَهُ أَنْ يُقدَف في النّار» (١٠).

## الشرح:

هذا الحديث فيه بيان ما يكون للمؤمن من تحقيق أركان الإيمان، فمن أدى حقه الله الذي سبق بيانه في الحديث السابق، وجد حلاوة الإيمان في قلبه، يعني: أن طاعة الرسول ومحبته سبب في شعور المؤمن بلذة الإيمان في القلب. وهناك كلام للسيوطي يقول فيه: إن حلاوة الإيمان من باب المجاز (٢)، وكذلك قول النووي بأن المراد بها أثرها (٣)، وكلا القولين ليس بصواب؛ لأنّ كون هذا اللفظ فيه استعارة معناه أنّ فيه مجازًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٦، ٢١، ٢١، ١٩٤١)، ومسلم (٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح السيوطي لسنن النسائي (٩٤/٨). ٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح النووي على صحيح مسلم (١٣/٢).

ومعناه أن يقال: ليس للإيمان حلاوة. لأنّ عندهم الاستعارة في علم البيان من أنواع المجاز، ولها طرفان: طرف المشبه، والثاني المشبه به، ومعنى صحة المجاز عندهم أن يصح نفيه، والنبي على يقول: «ثلاًث مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاَوة الإيمان»، فالذي يقول: إنّ حلاوة الإيمان هي مجاز، يقول: ليست بحلاوة. لأنّ قاعدة المجاز عندهم أنّ كل مجازيصح نفيه، ولهذا كثير من العلماء منعوا وقوع المجاز في القرآن العظيم، ومنعه ظائفة في السنة أيضًا، ومنعه قلة في اللغة أيضًا(١).

وكونه هنا فيه استعارة معناه أنه تشبيه وليس حقيقة، وهذا ليس بصحيح، فإنّ العبد المؤمن يجد ولا شكّ في قلبه حلاوة الإيمان، وهي شيء باطن، ويغلط الناس كثيرًا في تفسير الأشياء الباطنة. وقد ذكر ابن القيم والله أنّ المحبة لا يمكن أن تُفسّر بغير المحبة (٢)، وذلك لأنّها عمل

<sup>(</sup>۱) انظر في هذا رسالة العلامة الشنقيطي كالله منع جواز الجاز في المنزل للتعبد والإعجاز، وانظر: مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم كالله (٣/٢ وما بعدها)، والرسالة المدنية لشيخ الإسلام ابن تيمية كالله (٣٥١/٦) من مجموع الفتاوى.

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم كَالْكُ في طريق الهجرتين (ص٤٦١): « لا توصف الحبة ولا تحد بحد أوضح من الحبة، ولا أقرب إلى الفهم من لفظها، وأما ذكر الحدود والتعريفات فإنما يكون عند حصول الإشكال والاستعجام على الفهم، فإذا زال الإشكال وعدم الاستعجام فلا حاجة إلى ذكر الحدود والتعريفات» ا.ه..

قلبي، كذلك الحلاوة هي عمل قلبي، أو شيء يجده المرء في قلبه، لا يُفسَّر إلاّ بالحلاوة، لا يمكن أن تفسره بشيء آخر، والنبي في يقول: «وَجَدَ يهِنَّ حَلاَوة الإِيمَانِ» وهم يقولون: لا ، ليست بحلاوة ، وهذا لاشك فيه نوع اعتراض ضمني ، مع أنهم لا يقصدون ذلك بلا شك ، وحصول هذا الاعتراض يدلّ على بطلان القول بأنها استعارة ، كقول السيوطي ، وكذلك قول النووي بأنها ما ينشأ عن ذلك من محبة ، من فعل المأمورات وترك المنهيات ، ونحو ذلك .

نعم إنّ للإيمان حلاوة في النفوس يعرفها كلّ من خالط الإيمان بشاشة قلبه، لا شكّ أنك تجد للّة للإيمان في قلبك لذة إذا فعلت الطاعة، وتجد فيه حلاوة خالصة، لكن الحلاوة التي في اللسان غير الحلاوة الخاصة بالقلب، غير اللّذة الحاصلة بالجوارح، فلكلّ جارحة في الجسم لدّة خاصة بها، فمثلاً لذة اللمس غير لذة الذوق، وما تستلد له ببصرك قد تذوقه بلسانك فيكون بشعًا، لكنه للعين يسر، فالعين تلتد به لكن اللسان لا يلتد به، كذلك القلب له لذة خاصة به، هذه اللذة أعظم ما تكون بالإيمان، وكلما قوي الإيمان في القلب وجد اللذة والحلاوة التي تنافس في تحصيلها المتنافسون؛ ولهذا نقول: قول النبي الله: «وَجَدَ يهن تلك حَلاوة، والقلب يجد تلك الحلاوة وتتذوقها، وهي حقيقة، لكن تلك الحلاوة، والنفس تجد تلك الحلاوة وتتذوقها، وهي حقيقة، لكن

حلاوة كلّ شيء بحسبه، ليست حلاوة العين مثل حلاوة اليد، وليست الحلاوة التي يجدها في ملمسه، مثلاً: هو يأخذ قطعة سكر فيجعلها في لسانه يجد لها حلاوة، لكن إذا مسكها بيده هل يجد حلاوة؟

الجواب: لا يجد، وإذا مس بيده حريرًا وجد له حلاوة في يده، وإذا مسك بيده مالاً ذهبًا أو فضة وجد له في اليد نوع حلاوة، لكن لو جعله في لسانه ما صار له تلك الحلاوة. كذلك القلب هنا كالأشياء هناك أعمال كثيرة يجد فيها الحلاوة واللذة الحاصلة للنفس، وهذه لا يمكن أن تنفى، أو يقال إنها تشبيه، أو استعارات، أو إنما المراد منها أثرها كما قال النووي مَن الله المناهمة المناهمة المناهمة المناهمة النووي مَن الله المناهمة ا

٨٦ ـ ولهما عنه مرفوعًا: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبِّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ»(١).

### الشرح:

هذا الحديث من الأحاديث التي فيها نفي كمال الإيمان، ومثله قوله ولا أي ومثله قوله ولا يُومِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ الله ورَسُولُهُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِمَّا لَهِ وَرَسُولُهُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِمَّا لَهِ وَرَسُولُهُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِمَّا لَمِواهُمَا» (٢) ، ونحو ذلك من الأحاديث التي فيها نفي الإيمان، فإنّ نفي الإيمان في الأصل قد يكون لنفي الإيمان الذي يجب على المرء، وذلك بسبب تركه لخصلة من الخصال الواجبة، وقد يكون لنفي الإيمان المستحبّ، لأنّ خصال الإيمان منها الواجب ومنها المستحبّ. يقول شيخ الإسلام والمنتة إنّ ما نفي فيه الإيمان في الكتاب والسنة إنّما يراد به نفي كمال الإيمان الواجب "، يعني: أنّه نفي للكمال الذي يُذم تاركه، فإذا انتفى الإيمان بسبب ترك خصلة من الخصال عند بعض الناس، فإنّ هذا يدلّ على أنّ هذه الخصلة واجبة، ولهذا عدوا الخصال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ الإمام أحمد في المسند (٢٠٧/٣) من حديث أنس ١٠٠٠) من حديث أنس

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (١٥/٧، ١٥٤/١١).

التي نفي لأجل تركها الإيمان أنها من الكبائر، فمثلاً تقديم محبة النفس على محبة الرسول على محبة الرسول هذه كبيرة، فالواجب على العبد أن يقدم محبة النبي على محبة نفسه، مثل قول عمر للنبي على: لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي على: «لَا وَالَّذِي نَفْسِي بيده حتى أَكُونَ أَحَبّ إِلَيْكَ من نَفْسِكَ»، فقال له عُمَرُ فإنه الْأَنَ والله لَأَنْت أَحَبُ إلي من نَفْسِي، فقال النبي على: «الْأَنْ يا عُمَرُ» (١).

ولهذا ذكر العلماء أنّ مِنْ حدّ الكبيرة الذي ينفى فيه الإيمان في النصوص ؛ كما جاء في نظم ابن عبد القوي للكبائر، بقوله في تعريف الكبيرة: (٢)

فما كان فيه حد في الدنا أو توعد باخرى فسم كبرى على نص أحمد وزاد حفيد الجد أو جاء وعيده بنفي لإيمان ولعن لبعد (حفيد المجد) يعني: شيخ الإسلام ابن تيمية.

فإذا نُفي الإيمانُ في النصوص فهذا يدلّ على أنّ الفعل الذي بسببه نفي الإيمان أنّه كبيرة « لا يؤمن أحدكم حتى يكون كذا... » هذا نفي لكمال الإيمان الواجب، يعنى معصية.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٣٢) من حديث عبد الله بن هشام ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: منظومة الآداب لابن عبد القوي (ص٤٩٣)، وراجع غذاء الألباب بشرح منظومة الآداب للسفاريني(١/٢٨٧).

وبعض العلماء ينازع في كونه كبيرة، ويقول: هو معصية من المعاصي، لكن ليس من الكبائر. وذلك لأجل مجيئه في الحديث «لا يُوْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (١)، وهذا منع قوم من أهل العلم أن يحمل على أنه كبيرة، لأنّ هذا من الأمور التي يتخلّف عنها أكثر الأمة، والقول بأنّها من الكبائر هذا يحتاج إلى دليل أخص من ذلك.

المقصود أن نفي الإيمان عند شيخ الإسلام هو دليل على آنه كبيرة (۲) ، ومنعه قوم ، ودل عليه قول ابن عبد القوي: (وزاد حفيد المجد: أو جاء وعيده بنفي لإيمان ...) ، يعني: أنّه زادها ، أو تفرد بها ، وتوبع عليها بعد ذلك.

والقسم الثاني في الأصل: نفي الإيمان المستحبّ، وهذا كما قال شيخ الإسلام: لم يقع في الكتاب والسنة، لكن قد يقال إنّه وقع في مثل هذا الحديث الذي هو حديث «لا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»؛ كما قاله طائفة من أهل العلم، فمن تركه انتفى كمال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥) من حديث أنس ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّالُكُ كما في مجموع الفتاوى (١١/ ٢٥٤): «نفى الإيمان والجنة أو كونه من المؤمنين لا يكون إلا عن كبيرة، أما الصغائر فلا تنفي هذا الاسم، والحكم على صاحبها بمجردها، فيُعْرَف أن هذا النفي لا يكون لترك مستحب ولا لفعل صغيرة، بل لفعل كبيرة». ا.ه..

الإيمان عنه، لكن لا يعد معصية يؤاخذ عليها، إن فعله أثيب عليه، وإن لم يفعله فإنّه لا يعاقب، على اختيار طائفة من أهل العلم. والشاهد من ذلك أنّ محبة الله عَلَى ومحبة رسوله يجب أن تقدّم، وتقديمها يكون باتباع ما أمر الله عَلَىٰ به، وما أمر به رسوله على، والانتهاء عما نهي الله عَلَىٰ عنه، أو نهى عنه رسوله رسي الله عنه عنه رسوله الله عنه عنه كما قال الله عنه الله عنه عنه الله يُحْدِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيثُ ﴾ [آل عمران: ٣١] المحبة الإيمانية التي هي العبادة يجب أن تكون خالصة لله، يعنى أنّه لا شيء يحب لذاته في قلب المسلم إلاَّ الله ﷺ، وأمَّا غيره ﷺ فإنَّ محبته تابعة لمحبة الله ﷺ. قال شيخ الإسلام في «قاعدة في الحبة»(١): حتى محبة الرسول على ليست لذاته، بل لأجل أنّ الله عَلَى أمر العباد بحبه، فمحبة الله خالصة له لذاته وعَجْكَ ليس لسبب آخر، وأمّا محبة الخلق فإنّها تبع لمحبة الله، يعني ما أذن الله عَظِلًا بمحبته فإنّه يحب، وما لم يأذن بمحبته فلا يجوز أن يحبّ، وهذا معنى كون المحبة في الله ولله ومن أجل الله تابعة لمحبة الله، فهذه محبة ليست مستقلة وإنّما هي تابعة، بخلاف محبة المشركين للآلهة، والأنداد، والمقبورين، والأولياء الذين يعتقدون فيهم، والسادة، والمشاهد .. ونحو ذلك، فإنّها محبة ليست تابعة، وإنّما هي محبة استقلالية، ولهذا ليست

<sup>(</sup>١) انظر: قاعدة في المحبة (ص١٠١).

في الله ولا لله ولا من أجل الله، وإن ادعوا ذلك، فإنهم يحبونها لذاتها لأنهم يعتقدون أنها تنفع وتضر، والناس إنما جبلوا على أنهم يحبون ما يغلب لهم خيرًا، أو يدفع عنهم شرًا، فهم يحبون الأشياء للمصلحة، ما يحبون شيئًا لغير مصلحة، والذي يجب أن يُحب لهذا الغرض هو الله على ؛ لأنه هو الذي يأتي بالخيرات، وهو الذي يدفع عن العبد المساوئ، وهو صاحب الخير والنعمة على العبد، وهو الذي يدفع النقم عن العبد في العبد في أن يَعسَسَكُ الله يُعبِرُ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبِرُ فَلا كَالله عَلَيْ الله وقي قال الله وقي الله وقي الله وقي الله وقي الغير والنعمة على العبد، وهو الذي يدفع النقم عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ فَلا الله وقي النقم عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ الله الله وقي عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ وَلا الله الله وقي الله وقي عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ وَلا الله عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله يُعبُرُ والله وقي عن العبد ﴿ وَإِن يَعسَسَكُ الله والله والل

فإذًا المحبة الخالصة الذاتية هي لله وكل فلا شيء يحبّ لذاته المحبة المأذون بها شرعًا إلا الله على وأمّا غيره وكل فإنّه لا يحبّ لذاته ولو حُبّ لذاته استقلالاً صار شركًا في المحبة ، فإنّما محبة الأشياء تبع لمحبة الله وصارت والرسول على أحبّه من اتبعه ؛ لأنّه جاء بالوحي من عند الله ، وصارت محبته واجبة ؛ لأنّه رسول من الله على ، وصارت محبته قربة من القرب التي يتقرّب العباد بها إلى الله على ؛ لأنّه على أوجبها وأمر بها. كذلك محبة العبد لأمر من أمور الدنيا ، فإنّما يجب أن يكون هذا لأجل أنّ الله على أذن به ، فإذا أحبّ المرء لا يحبه إلا لله ، فهذا لأجل أنّه آمن بالله ، محبة المسلم لأخيه المسلم في الله ولله ليست لذات المسلم ، ولكن لأنّه قام بهذا الجسد الإيمان بالله ، ولهذا فإن الأجساد لا عبرة بها ، فلو أن هذا

المسلم الذي أحبه وصار في قلبه له القدر العظيم ارتد، تنقلب المحبة إلى عداوة في لحظة؛ وذلك لأنّ المحبة ليست لذاته، وإنّما هي لما قام في قلبه من حب الله وحب رسوله على هذا من جهة.

الجهة الأخرى محبة المشركين لآلهتهم أو لمن يعتقدون فيهم، هذه محبة حقيقتها أنها ذاتية، والدليل على ذلك أنّ الله عظل لم يأذن بهذه المحبة التي ينتج عنها التقرب إليهم بأنواع القربات التي لا تصلح إلا لله، فإن كان عبدًا صالحًا، فمحبته يجب أن تكون لأنه متابع لأمر الله وأمر رسوله عَلَيْ ، أي هي محبة في الله ولله ، وهذه المحبة إنّما صارت جائزة ومعتبرة ومأذونًا بها شرعًا، ويؤجر عليها من فعلها، إذا لم يكن فيها ومن ورائها مخالفة لأمر الله وأمر رسوله ﷺ، لكن واقع المشركين أن محبتهم لآلهتهم ترتبت عليها أنواع من التوجهات لهذه الآلهة، فصارت محبتهم مضادة لأمر الله، وإن ادعوا أنّها في الله ولله. لكن إذا كان كما يُحِبُّ المسلمون الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ، وكما يحبون علماءهم الموتى، محبة سببها ما قام بهم من خصال أذن الله بها وأمر بها، دون أن يصرفوا لهم شيئًا مما اختص به الله عَجَلْك، هذه تكون في الله، لأنَّها تابعة لأمر الله، لكن لو توجه إليه بشيء، هنا خرجت عن كونها في الله إلى كونها له خالصة ذاتًا، لأنَّها مخالفة لما أمر الله عَجْكُ به.

وهذا الكلام الذي سبق جميعًا يُراد به التفريق بين المحاب التي هي تابعة لحبة الله، ومحبة المشركين لآلهتهم، فالمحبة الخالصة لله هذه واجبة، ومحبة النبي رحبة المسلمين، ومحبة المؤمنين، هذه كلها تبع لمحبة الله وليست ذاتية ؛ لذلك ينتج عنها أفعال هي مأمور بها شرعًا ، ولو نتج عنها غير ذلك لصارت محبة غير شرعية ، فهذا الفرق مهم بين المحبة التي أذن الله على بها، مثل محبة المسلم لإخوانه المسلمين، وبين المحبة التي لم يأذن الله عَلَى بها، مثل محبة الناس للآلهة والمقبورين والأولياء، ونحو ذلك. فمحبة المسلم للمسلم جائزة ؛ لأنها تبع لحبة الله، لم ينتج عنها فعل يخالف أمر الله، وأمّا محبة المشركين لآلهتهم فهي عبادة صرفت لغير الله، فمحبة الناس للأولياء أو للأصنام أو للأوثان أو نحو ذلك، هذه نتج عنها أفعال مضادة لما أمر الله عَجَل به، وهذا الفرق مهم جدًا في المحبة. بقي أن يقال: إنّ الحبة التي تكون في قلوب المشركين لآلمتهم قد تكون مخلوطة: محبة لله، ومحبة للآلهة؛ كما قال عَلَك: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَدَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسِّ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]، على أحد الوجهين في التفسير(1)، يعنى يحب المشركون آلهتهم كحب المشركين

<sup>(</sup>١) قال ابن الجوزي في زاد المسير (١/١٧٠): «في قوله: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كُمُتِ اللَّهِ ﴾ قولان:

لله، فجعلوا المحبة مساوية للمحبة، فليس من شرط الشرك بالمحبة أن لا يكون في قلب المشرك محبة لله أصلاً، هذا ليس بصحيح، بل يكون إذا كان في قلبه محبة لله عظيمة نتج عنها عبادات عظيمة؛ كالصيام والصلاة والقيام والجهاد، ونحو ذلك من الأعمال العظيمة، وقام في قلبه محبة لغير الله لذاته: للآلهة، أو المقبورين، أو السادة، أو الأولياء، نتج عنها أفعال شركية فصار عنده شرك في المحبة؛ لأنّ المحبة وقعت في قلبه لله، ونتج عنها أعمال من الطاعات عظيمة، ووقعت في قلبه المحبة لغير الله، لهؤلاء الأولياء ونحوهم، ونتج عنها عباداتها من دون الله.

فليس من شرط الشرك في الحبة أن تكون في قلب المشرك محبة خالصة لغير الله، هذا ليس بصحيح، بل المشركون في عهد النبي على - بنص القرآن - كان فيهم محبة لله ومحبة لغير الله، فلا يُعترض على الحكم بالشرك على أولئك بأن في قلوبهم محبة لله عظيمة، نتج عنها صيام،

أحدهما: أن معناه يحبونهم كحب الذين آمنوا لله، هذا قول ابن عباس، وعكرمة، و أبي العالية، وابن زيد، ومقاتل، والفراء.

والثاني: يحبونهم كمحبتهم لله أي يسوون بين الأوثان وبين الله تعالى في المحبة ، هذا اختيار الزجاج ، قال: القول الأول ليس بشيء ، والدليل على نقضه قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَشَدُ الزجاج ، قال: القول الأول ليس بشيء ، والدليل على نقضه قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَشَدُ حَبًا لله من أهل الأوثان لأوثانهم» ا.ه.

وصلاة، وقيام ليل، وجهاد، وأمور عظيمة من أمور العبادات. نعم هذه الأمور لا شك أنها نتجت عن محبة الله، لكن ليس العبرة في الشرك أن تزول محبة الله من القلب تمامًا، بل إذا وقع تشريك في المحبة هنا حُكم بالشرك. وهذه مسألة مهمة، لأنّ كثيرًا من الناس تردّدوا في الحكم بالشرك على عبدة الأوثان والقبور، وقالوا: كيف نحكم بالشرك على من شاهدناه في الليل صاحب قيام وصلاة، وفي النهار صاحب صيام وجهاد، وصاحب مقامات؟ كيف يكون مشركًا بمجرد أنّه يستغيث بغير الله، وله هذه العبادات العظيمة؟

نقول: العبرة ليست بهذا، إنما العبرة بما في القلب، فإذا كان في قلب هذا محبة لله، نتج عنها هذه الأعمال العظيمة، وخوف من النار، وإقبال على الجنة، لكن وقع في قلبه أيضًا محبة لغير الله لذاته، ونتج عنها أنْ تَقرّبَ إلى ذلك الغير بأعمال وقررب، وصار عنده محبة ذاتية لله ومحبة ذاتية لغير الله غير مأذون بها، فهنا يُحكم عليه بالشرك. هذا الذي يُراد تقريره فيما سبق.

## [ الرد على من اكتفى بالقرآن عن السنة ]

### الشرح:

حديث المقدام بن معد يكرب الله يدل على أن السنة من جهة الاتباع قرينة القرآن، فالاتباع للكتاب والسنة، نعم كلام الله أعظم لأنه كلامه على، وسنة النبي الله على أيضًا وحي من عند الله على النبي الله كما يَنْزِلُ عليه بن عطية: «كان جِبْرِيلُ يَنْزِلُ على النبي الله الله الله كما يَنْزِلُ عليه يالْقُرْآنِ» (٢). وهذا هو معنى قوله في حديث المقدام الله الله أوتيت أوتيت

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبـو داود في المراسـيل (ص٣٦١)، والـدارمي (ح٥٨٨)، والمـروزي في الـسنة (٣٢). (ص٣٢، ٣٣)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٨٣/١).

**الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ معه**»، أي: مِثْل القرآن فيما يشتمل عليه من الخبر والأمر والنهى، فالقرآن مشتمل على الأخبار والأوامر والنواهي التي يجب تصديقها واتباعها، كذلك السنة مشتملة على الأخبار التي يجب تصديقها والإيمان بها، والأمر والنهى الذي يجب اتباعه.

فمن ردَّ السنة أصلاً؛ كحال طوائف من الخوارج والمتكلمين أو الفلاسفة والقرآنيين، فهؤلاء قد فرَّطوا في حق النبي الله الله ومن ترك بعض السنة فقد فرط أيضًا فيما يجب أن يقوم به من حقه على.

فالوصية لنفسى ولكل مسلم أن تُوَطِّنَ النَفْسُ على قبول ما جاء في السنة، وعلى اعتقاد ما صح فيها عنه رفي وعلى طاعة نبينا يلي، وألا نُقُدِّم الآراء والأهواء على ما جاء في سنته رضي القلا يغفل الإنسان، وقد يُذنب، وقد يخالف، لكن لا بد أن يعتقد وجوب الاتباع، وأنه لا يخالف ولا يذهب إلى الهوى، وأن حقه ﷺ في طاعته والتزام سنته، وأنه أوتى مثل القرآن التي هي السنة والحكمة، إلى آخر ذلك.

ولقد أحسن ابن القيم والله إذ قال:

لعلي طريق العنصو والغفران لكنما أخشى انسلاخ القلب من تحكيم هذا الدوحي والقرآن

والله ما خوف النوب فانها

ورضا بآراء الرجال وخرصها لا كان ذاك بمنة السرحمن (۱) يعني: الكتاب والسنة.

هذه هي المصيبة العظيمة، فالذنب قد يكون من الكبائر، لكنه يكون أخف بكثير من رد السنة وعدم المبالاة بها، نسأل الله الله الله والحميع المسلمين الثبات، والتوفيق للهدى والرشاد.

<sup>(</sup>١) انظر: القصيدة النونية (٦٠٢/٢) بشرح ابن عيسي.

# الشرح:

هذا الأصل من أعظم أصول الدين، ومن أعظم ما يؤمر به ويُحَضُّ عليه، وهو أن يُحَرَّض العبد ويؤمر بلزوم السنة وترك البدع والتفرُّق. والسنة: تشمل الاعتقاد بعامة، وتشمل متابعة النبي و العبادة وفي الأمر والنهي؛ ولهذا السنة يُعبَّر بها تارة عن التوحيد والعقيدة، فيقال: التوحيد والسنة بمعنى واحد، وتارة يُعبَّر بالسنة عن أوامر النبي ونواهيه التفصيلية.

 العملية، فكل المسائل العلمية والعملية يجب فيها لزوم السنة؛ لأن الأصل أننا لم نعلم شيئًا عن ذلك، لا الأمور العلمية، ولا الأمور العملية، إلا بواسطة النبي بي ولهذا كل مخالفة للنبي في التوحيد والعقيدة فهي مخالفة في السنة، فكل أمرٍ أمرَ به النبي في الأمور العملية مخالفة للسنة، وكل ارتكاب نهي أيضًا مخالفة للسنة، فإذًا قول الشيخ بخالفة للسنة، وكل ارتكاب نهي أيضًا مخالفة للسنة، فإذًا قول الشيخ بخالفة للسنة، وكل ارتكاب نهي أيضًا مخالفة للسنة، يريد به العنين:

- السنة بالمعنى العام الذي هو التوحيد والعقيدة.
- ويريد به أيضًا المعنى الخاص كما سيأتي في الأحاديث.

ويقابل السنة: البدعة، والبدع تارة تكون في الاعتقاد، يعني: في الأمور العلمية، وتارة تكون في الأمور العملية، فكما أن السنة منقسمة فضدها وهو البدعة منقسم؛ ولهذا عُرِّفَتْ السنة بأنها (١): ما كان عليه النبي على أو أمر به في العلم أو العمل.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية بخالف في مجموع الفتاوى (۳۱۷/۲۱، ۳۱۸): «السنة هي ما قام الدليل الشرعي عليه بأنه طاعة لله ورسوله، سواء فعله رسول الله أو فُعِلَ على زمانه،

والبدع: هي ما خالف طريقة النبي ﷺ في العلم أو العمل.

والبدعة عُرِّفَت بتعريفات كثيرة، منها ما عرفها بها بعض أهل العلم: أن البدعة هي ما أحدث على خلاف الحق المتلقى عن رسول الله في قول أو عمل أو اعتقاد، وجُعل ذلك هديًا ملتزمًا، وطريقًا مسلوكًا(١).

وأصح التعاريف في البدعة هو ما يُدْخِل المسائل العلمية والعملية جميعًا.

فتعريف الشاطبي المشهور: بأن البدعة طريقة في الدين مخترعة يُقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريق الشرعية، والتزم بذلك<sup>(٢)</sup>، هذا يشمل ما يُلتزم من الأمور الاعتقادية ومن الأمور العملية ؛ لأن الدين يشمل هذا وهذا.

أو لم يفعله ولم يُفْعَل على زمانه ؛ لعدم المقتضى حينئذ لفعله ، أو وجود المانع منه ، فإنه إذا ثبت أنه أمر به أو استحبه فهو سنة».

<sup>(</sup>۱) انظر: تبيين كذب المفتري لابن عساكر (ص٩٧)، ورفع الأستار للصنعاني (ص١٢٠)، وشرح النونية لأحمد بن عيسى (١٣٠/).

<sup>(</sup>٢) انظر: الاعتصام (٢/٣٧).

والمقصود من ذلك: أن الأمر بلزوم السنة هذا نهي عن البدعة، والنهي عن البدع أمر بلزوم السنة في المسائل العلمية والعملية، فكل هذا من أصول الدين، بل هو معنى شهادة أن محمدًا رسول الله؛ ولهذا كل عالم أو طالب علم، وكل من ورث علم محمد والتقرُق والاختلاف.

والافتراق والتفرق على نوعين:

- إما أن يكون في الآراء والأديان.
- وإما أن يكون في الأشخاص والأبدان.

ولهذا ذكر الله على التفرق - كما سيأتي في الآيات - ويراد به الفرقة في العقيدة والتفرق في العلم، قال على: ﴿ وَمَانَفَرَقُوۤ إِلّامِنُ بَعَدِ مَلَجَاءَهُمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ وَالتفوق في العلم، قال على: ﴿ وَمَانَفَرَقُوۤ إِللّامِنُ بَعَدِ مَلَجَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيَا ﴾ السورى: ١٤، وقال على: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيمًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي النّانِعام: ١٥٩، وقال على: ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ اللّهُ وَمُؤْلُولُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

فالتفرق إذًا. وهو ما يقابل الجماعة . هذا من لوازم الابتداع، سواء كانت البدعة كفرية، أو كانت البدعة فيما دون ذلك، فكل بدعة فرقة، وكل فرقة لا بد أنها خلاف واختلاف؛ فلهذا ترى أن في نصوص الشريعة ثمَّ تلازم ما بين لزوم لسنة ولزوم الجماعة، فمن لزم السنة لزم

الجماعة، والجماعة بالمعنيين: جماعة الدين ـ يعنى الاجتماع في الدين وعدم التفرق فيه ـ كما ساق الإمام آية الشورى وهي قوله كلُّ : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِدِه نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِسَى أَنَ أَقِيمُوا الدِينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيهِ ﴾ السورى: ١٣؛ لأن دين الأنبياء واحد؛ كما قال على: «الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ»(١)، فدينهم الذي هو العقيدة والتوحيد الذي هو مبنى على أصول الإيمان الستة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشرِّه ؟ هذا الإيمان بهذه الأركان الستة وما دلت عليه هو الدين الذي اجتمعت عليه الرسل جميعًا دينًا واحدًا، أما الشرائع فمختلفة ؛ كصفة الصلاة، وصفة الصيام، وصفة الحج، والوضوء، والطهارة، وأحكام النجاسة، والبيع والشراء .. إلى آخره. فالمقصود من هذا: أن يتأصل عند كل مسلم أن السنة ملازمة للجماعة، وأن البدعة ملازمة للفرقة، و«الجماعة رحمة، والفرقة 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في زوائد المسند (٢٧٨/٤)، والشهاب القضاعي في مسنده (٢٣٨/٤)، وابن أبي عاصم في السنة [(١/٤٤) ح١٩٣، ورواه ابن أبي الدنيا في كتابه

في العلم، فقد ظهرت الخوارج في أول الأمر وكان أصل التفرق في الدين - يعني: في المسائل العلمية - ثم تَبع ذلك تفرق في الجماعة بأبدانها - يعني: في المسائل العملية - وعدم لزوم جماعة المسلمين وإمامهم. ولهذا كل دعوة إلى العلم النافع، وكل دعوة إلى معرفة الحق في المسائل العلمية، وكل دعوة إلى لزوم العلم والكتاب والسنة وتعلم العلم النافع، هذه تؤول بالناس إلى لزوم السنة ونبذ الفرقة ولزوم الجماعة، فلا يحدث تفرق في الأبدان، ولا تحدث فتن وهرج ومرج في الناس إلا إذا تركوا المأمور به من لزوم السنة.

لهذا من ترك هذا المنهج فإما أن يكون جاهلاً وإما أن يكون مقصرًا، والمقصر في العلم ومعرفة ما عليه النبي في الأمور العلمية ـ يعني في العقيدة وفي الاعتقاد ـ وهو يمكنه ذلك وبين يديه، فإنه قد لا يعذر وهو على هذا النحو؛ لهذا صار أهل البدع هم شر أهل القبلة، وجاء فيهم قول النبي في «وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُّهَا في النّارِ إلا واحِدة "()، فأعظم ما يدعى إليه ويحرّض عليه دائمًا وأبدًا

الشكر (ص٢٥)، من حديث النعمان بن بشير . وقال المنذري: «إسناده لا بأس به». انظر: صحيح الترغيب والترهيب (١/٥٧٣).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۲٦).

لزوم السنة ونبذ البدع؛ لأن لزوم السنة معناه: لزوم العلم النافع بلزوم طريقة الصحابة والأئمة المهديين، وهذا فيه الاجتماع والائتلاف وعدم الاختلاف. وإذا كان الأمر كذلك فإن لزوم الأمر الأول هو طريق النجاة بيقين، وأما غيره من الاجتهادات فقصارى ما يصل إليه أصحابه أنهم يظنون أنه طريق نجاة، وقد يكون ظنهم غلطًا، وقد يكون ظنهم باطلا، وقد يعتري الظن بعض الصواب لكنه مظنون؛ ولهذا من سلك غير طريق الجماعة الأولى فإنه قد عرَّض نفسه لمخالفة الجماعة وإحداث الفرُقة، وبالتالي يكون قد عرَّض نفسه للوعيد الذي جاء في قوله والله الافتراق: «كُلُّها في النَّارِ إلا وَاحِدَةً» قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «هي الْجَمَاعَةُ» (١)، وهذا الأمر مهم وجلل، وكل من أراد نجاة نفسه فعليه أن يلزم الطريقة الأولى.

إذًا فالدعوة إلى العلم والسنة ومعرفة ما أنزل الله على رسوله الله على رسوله الله على رسوله الله على رسوله الله على الاجتماع وعدم التفرق، ولهذا من أعظم الذنوب الفُرقة، ومن أعظم الأصول التي دعا إليها النبي الاجتماع في الدين، والاجتماع في الأبدان وعدم الاختلاف في ذلك.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٦٦).

قال الله على: ﴿ لَقَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةُ حَسَنَةُ لِمَنَكَانَ يَرَجُوا اللّهُ وَالْمِوْمُ الْكَخِرُ وَذَكَرُ اللّهُ كَيْنِيرًا ﴾ الأحزاب: ٢١]، والأسوة الحسنة: يعني التأسي والاقتداء الأفضل والحسن، فالنبي على هو من يُقتدى به في العلم والعمل.

# [ الوصية بسنة الرسول ﷺ وسنة الخلفاء الراشدين والتحذير من البدع ]

٨٨ - وعن العرباض بن سارية ها قال: وَعَظَنَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ وَ ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللّهِ كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأُوْصِنَا. فَقَالَ: «أُوصِيكُمْ يَتَقُوى اللّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا فَقَالَ: «أُوصِيكُمْ يَتَقُوى اللّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا خَتَلاقًا كَثِيرًا، فَإِنّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِى فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنّتِي وَسُنّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا فَعَلَيْكُمْ بِسُنّتِي وَسُنّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا يَالنّوَا جِنْدِ، وَإِيّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنّ كُلّ مُحْدَثَةٍ يدْعَةً والنّا يَاللّهُ عَلَيْ كُلّ مُحْدَثَةٍ يدْعَةً وَكُلّ يدْعَةٍ ضَلَالَةً »(١).

رواه أبو داود والترمذي وصححه وابن ماجه. وفي رواية له: « لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ لَيْلِهَا كَنَهَارِهَا، لاَ يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد في المسند (١٧/١، ١٢٧)، والدارمي (٩٥)، وابن أبي عاصم في السنة (١٧/١، ٢٠)، والطبراني في الكبير (٦١٧\_ ٦٢٤)، وفي الأوسط (١٨/١)، والحاكم في المستدرك (١٧٦/١).

إِلاَّ هَالِكَ، وَمَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا "(١). ثم ذكر بمعناه.

## الشرح:

حديث العرباض بن سارية حديث مشهور عظيم لعظم شأنه وعظم الاستدلال به في كل موقع، لما فيه من ذكر النبي الله للمحدثات والتحذير منها.

قال العرباض الله و عَظَنَا رَسُولُ اللّه عَلَيْ مَوْعِظَة بَلِيغَة ، الموعظة بليغة وصفها بأنها الموعظة : هي التذكير بالأمر والنهي ، «موعظة بليغة وصفها بأنها بليغة ، يعني : بلغت من أنفسهم ما بلغت ، فهي بليغة في ألفاظها ، وبليغة في تأثيرها ، وصف ذلك بقوله : «وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ وَ ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ » ، وتقديم وجل القلوب على زرف العيون مقصود ؛ لأنه مِنْهَا الْعُيُونُ » ، وتقديم وجل القلوب على زرف العيون مقصود ؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (٤٣)، وأحمد في المسند (١٢٦/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (١٧٢/٢)، وابن أبي عاصم في السنة (١٧٢/٣)، وفي مسند الـشاميين (١٧٢/٣، ١٧٢)، وفي مسند الـشاميين (١٧٢/٣، ١٧٣)، والحياكم في المستدرك (١٧٥/١)، والبيهة عي في المدخل إلى الـسنن الكبرى (١١٦/١).

يسبقه لأن القلب إذا وجل ربما يتبعه دمع العين، وهذا يبين لك رقة قلوب الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ ، وأنهم كانوا إذا ذكروا ووعظوا أن قلوبهم كانت لينة تسجيب، فتوجل القلوب من التذكير، وتزرف العيون خشية لله على ومحبة للنبى الله.

إذًا الأمر بالمعروف موعظة، والنهي عن المنكر موعظة في النصوص الشرعية، وتعليم العلم والعقيدة موعظة؛ لأن هذه كلها إذا استقبلها المرء استقبالاً حسنًا فإنها تعظه، ويكون في قلبه خوف وإجلال لربه كلى المرء فإذًا قوله: «مَوْعِظَة بَلِيغَة ، ذَرَفَت مِنْهَا الْعُيُونُ» هذه تشمل المسائل العلمية، والمسائل العملية، والتخويف من النار، والترغيب في الجنة.. إلى آخر ذلك.

ولما بالغ النبي في موعظته سألوه قالوا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال: «أوصيكم يتقوى الله والسّمع والطّاعة وإنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا» هذا تخصيص بعد التعميم؛ لأن الوصية بتقوى الله تشمل الخوف من مخالفة السنة، والتي منها التباين والبعد عن السمع والطاعة. قوله: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا»؛ لأن الأصل أن السمع والطاعة يكون لولاية الاختيار، وولاية الاختيار هذه تكون في قريش؛ كما قال ولاية الأختيار، وقال في في حديث آخر: « لا يَزَالُ هذا الأَمْنُ الأَمْنُ مَنْ قُرَيْشٍ »(۱)، وقال في حديث آخر: « لا يَزَالُ هذا الأَمْنُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (۲۷/۳)، وأحمد (۱۲۹/۳)، وأبو يعلى (۲۲۱/۳)، والبيهقي وابن أبي شببة (۳۲۸۸)، والطبراني في الكبير (۷۲۵) وفي الأوسط (۲۷۸۸)، والبيهقي في الكبرى (۱۲۱/۳) من حديث أنس شه. وأخرج البخاري (۷۱۳۹) نحوه من حديث معاوية شه، قال: «سمعت رسول الله مله يقول: إِنَّ هَذَا الأَمْرَ فِي قُرَيشٍ، لا يُعَاديهِم أَحَدُ إِلا كَبَّهُ اللهُ على وَجْهِهِ مَا أَقَامُوا الدِّينَ »، وبَوَّب عليه البخاري «باب الأمراء من قريش».

فِي قُرَيْشِ مَا بَقِيَ مِنْهُمُ اثْنَانِ »(١)، يعني: إذا كان الأمر أمر اختيار، أما إن كان الأمر أمر تغلب فالولاية أيضًا شرعية، يعني: قام قائم فغلب الناس بسيفه، ويوجد من هو الأصلح من قريش، فإن الأمير يطاع والإمام يطاع، سواء كان من قريش أو ليس من قريش.

## فالولاية ولايتان عند أهل السنة والجماعة (٢):

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٥٠١، ٧١٤٠)، ومسلم (١٨٢٠) من حديث ابن عمر ﴿ كُلُّكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

<sup>(</sup>٢) قال النووي في منهاج الطالبين (ص١٣١): «فصل: شبرط الإمام كونه مسلمًا، مكلفًا، حرًا، ذكرًا، قرشيًا، مجتهدًا، شجاعًا، ذا رأي وسمع وبصر ونطق، وتنعقد الإمامة بالبيعة، والأصح بيعة أهل الحل والعقد من العلماء والرؤساء ووجوه الناس الذين يتيسر اجتماعهم وشرطهم صفة الشهود، وباستخلاف الإمام، فلو جعل الأمر شورى بين جمع فكاستخلاف فيرتضون أحدهم، وباستيلاء جامع الشروط» اه.

الثانية: ولاية التغلب، فهي التي لا تجتمع فيها الشروط لكنه تغلب، فتجب طاعته والسمع له، وله حقوق الإمام من قريش تامة؛ ولهذا قال هنا: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًا» يعني: حتى ولو وصل الأمر إلى أن يكون الذي تولى ليس من قبائل العرب، وليس من أشراف الناس، بل كان عبدًا حبشيًا فاسمع وأطع؛ لأن المقصود من السمع والطاعة هو تحصيل الاجتماع في الدين، فَثَمَّ تلازم عظيم بين الاجتماع في الدين والاجتماع على الولاية، فلا يحصل اجتماع في الدين إلا بالاجتماع على الولاية، وإذا تفرق الناس في الدين تفرقوا في الولاية، وإذا تفرق الناس على الولاية لم يحصل ما أمر الله في به من الاجتماع في الدين، فهذا يؤول إلى ذاك.

فلاشك أن قول النبي على هذا فيه أعظم وصية، بأن صلاح الدين إنما هو بملازمة طاعة ولاة أمر المسلمين؛ كما بين ذلك في حديث عبادة بين الصامت المنه الندي رواه مسلم بقوله: «إلا أنْ تَرَوا كُفْرًا بَوَاحًا عَوْلَكُمْ مِنَ اللّهِ فِيهِ بُرْهَانٌ »(١)، يعني: إذا رأيتم الكفر البواح ظاهرًا ظهورًا مبينًا عندكم فيه من الله برهان جلي واضح لا لبس فيه ولا غموض، فإنه يجوز لكم حينذاك الخروج ولا يجب. ثم قال على: «فَإِنّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٥٦، ٧٢٠٠)، ومسلم (١٧٠٩).

مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِى فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا»، يعني: سيرى اختلافًا كثيرًا في أمر الدين، وفي أمر الولاية، وفي أمر الحقوق، سيرى اختلافًا كثيرًا عما يعلمه من سنة النبي في من شنة النبي الله من سنة النبي الله المخلفاء الرّاشيدين الْمَهْدِيِّينَ » وسنة الاختلاف فعليكم بسنتي «وسنة الخُلفاء الرّاشيدين المههديين المههديين » وسنة النبي في وسنة الخلفاء تأمر بالاجتماع وتنهى عن الفرقة، وتأمر بالسنة وتنهى عن البدع، وتأمر بالعلم النافع والعمل الصالح.

قوله: « وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ » المقصود بالمحدثات: في أمر الدين، أما المحدثات في أمر الدنيا، وهي التي تدخل في أحوال الناس، أو تكون من باب المصالح المرسلة، فليست من البدع المذمومة؛ لأن المحدثات قسمان:

الأول: محدثات في الدين، وهي المرادة بهذا الحديث « وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ » يعني في الدين « فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ يدْعَةً » يعني: في الدين.

الثاني: محدثات في أمور الدنيا، مثل الأبنية، وطريقة الأكل، وتنوع المآكل، ومثل تأليف الكتب والدواوين، وتنظيم أمور الدولة، ونحو ذلك مما حصل بداياته في عهد عمر شم تطور إلى ما بعد ذلك، فهذا ليس من المحدثات في الدين.

والمقصود هنا بالمحدثات ليست هي ما قاله الشافعي والله فيما رواه البيهقي عنه في مناقبه، في تقسيم الشافعي (١) المحدثات إلى قسمين:

- محدثات محمودة.
- ومحدثات مذمومة.

فهذا الحديث هنا ليس المقصود بها، والشافعي لا يفسر الحديث بتقسيمه المحدثات إلى هذين القسمين، وإنما يُقسم المحدثات من حيث هي، ولم يقسم ما في الحديث، وإنما الذي في الحديث هو المذموم أي البدع لا غير، ومن ترك سنة فقد أحدث حدثًا؛ كما قال بعض السلف: «ما ترك قوم سنة إلا أحدثوا بدعة»(٢)، يعني بذلك الترك.

<sup>(</sup>۱) انظر: حلية الأولياء (۱۱۳/۹)، وجامع العلوم والحكم (ص٢٦٧)، وفتح الباري (٢٥٣/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: البدع لابن وضاح (ص٦٩ ـ ٧٢).

فقوله: « فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ » هذا مقيد، كل محدثة في الدين بدعة «وكل بدعة ضلالة» هذا على عمومه بأن البدع مذمومة كلها وكلها ضلالة (١).

الرواية الثانية: « لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ »، كثيرًا ما يأتي عدد من الوعاظ بزيادة على هذه الرواية فيقولون: «تَركْتُكُمْ عَلَى المحجة البيضاء»، وأنا ما وقفت عليها في حديث بذكر «المحجة»، وإنما الذي جاء في هذه الرواية: «لَقَدْ تَركْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ لَيْلُهَا كُنَهَارِهَا، لاَ يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلاَّ هَالِكٌ»، وأيضًا في حديث آخر جاء في المسند(٢)، فلفظ عَنْهَا بَعْدِي إِلاَّ هَالِكٌ»، وأيضًا في حديث آخر جاء في المسند(٢)، فلفظ «المحجة» يحتاج إلى مزيد بحث.

<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير في تفسيره (۱ / ۱۹۲۱): «والبدعة على قسمين: تارة تكون بدعة شرعية ؛ كقوله: فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وتارة تكون بدعة لغوية ؛ كقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عن جمعه إياهم على صلاة التراويح واستمرارهم: نعمت البدعة هذه» اه.

# [ خير الهدي هدي النبي ﷺ]

٨٩ - ولمسلم عن جابر ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهُ ﷺ: «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَخَيْرُ الْهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَدْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْمُدِي هَدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَى وَشَرُّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِذْعَةٍ ضَلاَلَةٌ ﴾ وَشَرُّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِذْعَةٍ ضَلاَلَةٌ ﴾ (١).

## الشرح:

الإيمان بمحمد على من أصول الإيمان، وهذا من جهتين:

الجهة الأولى: أن الإيمان بنبينا على في أول أركان الإسلام، وهي الشهادة بأن محمدًا رسول الله.

الجهة الثانية: دخول الإيمان به في الإيمان بالرسل؛ كما قال في : ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِ كَلِيهِ وَكُنْهُ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِ كَلِيهِ وَكُنْهُ وَمُكَتَهِ مَعْمَد عَلَيْهِ وَمُنْهُ إِلَيْهِ وَمُنْ الإيمان بالرسل: الإيمان بخاتمهم محمد على المنظم عمد على المنظم المنظم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨٦٧).

وروى البخاري نحوه (٧٢٧٧) موقوفًا على ابن مسعود ، وفيه: « إِنَّ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَكَاتُهَا، و ﴿ إِنَّ مَا تُوَعَدُونِ فَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَكَاتُهَا، و ﴿ إِنَّ مَا تَوْعَدُونِ مَا اللهِ عَنَّ وَمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَاللهُ عَامَ ١٣٣٤».

فالمقصود من هذه الأحاديث التي ذكرها الإمام بَطَالُكُ هو بيان هذا الأصل، والتحريض على اتباع السنة وعدم مخالفتها.

اعصیان الرسول ﷺ یوجب دخول النار ا ۹۰ - وللبخاري عَنْ أَیِي هُرَیْرَةَ ﷺ قال: قال رَسُول اللهِ ﷺ: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلا مَنْ أَبِي» قیل: ومَنْ أَبَى؟ قَال: «مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّة، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى» (۱).

#### الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨٠) في كتاب الاعتصام، ولفظه: «ومَنْ يَـأْبَى»؛ كما في نسخة الحافظ اليونيني.

السِلم جميعًا، وأمر السِلم جميعًا، وأمر بطاعة رسوله على السلم الإسلام، بطاعة رسوله على وطاعة الرسول الله أصل من أصول الإسلام، وخصال الإسلام عمومًا واجبة، ومن ذلك طاعة الرسول الله فهي واجبة.

والبخاري وغراك الحديث في كتاب الاعتصام، وغرضه أن يبين أن أئمة السلف اعتنوا بالاعتصام بالكتاب والسنة، وأهل السنة عين أن أئمة السلف اعتنوا بالاعتصام بالكتاب والسنة، وأهل السنة عين وا بالاعتصام كما قال الله والعرب والتورق ابتغاء السبل.

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (١/٦٧).

النساء: ١٨٠، وقوله على: ﴿ وَأُولِيعُوا الرَّمُولُ لَمَلَّكُمُ مُرَّمُونَ ﴾ النور: ٥٦، وقسول الله على: ﴿ وَأُولِيعُوا الرَّمُولُ لَمَلَّكُمُ مُرَّمِهِ أَن تُعِيدَبُهُمْ فِتَى نَدُّ اللهِ وَعَلَى اللهُ عَلَى الل

قال بعض أهل العلم (۱): المراد بها أمة الدعوة، ويكون المراد باللفظ أنه لا يدخل الجنة إلا من كان على الإسلام، يعني: كل أمتي التي بُعثت إليهم يدخلون الجنة إلا من أبى طاعتي. ومعنى ذلك أنه من لم يستجب للرسول على ولم يكن مسلمًا فلا يدخل الجنة، وعبّر بقوله: «يَدْخُلُونَ الجنّة» للتشويق في الالتزام بالطاعة، هذا قاله بعضهم ولكنه ليس بجيد.

والصحيح الذي عليه أهل العلم (٢): وهو أن قوله (كُلُ أُمَّتِي العني: أمة الإجابة، وهم أهل الإسلام، أهل الإسلام كلهم يدخلون الجنة إلا من أبى (قيل: ومَنْ أَبَى؟ قال: مَنْ أَطَاعَني دَخَل الجَنَّةُ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى»، يعني: أبى دخول الجنة إذا تقرر ذلك، فهل من عصى الرسول الله العند الجنة؟ ظاهر الحديث: نعم، لا يدخل الجنة عصى الرسول الله العنه الجنة؟ ظاهر الحديث: نعم، لا يدخل الجنة

<sup>(</sup>١) انظر: فيض القدير (١٢/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: عمدة القاري (٢٧/٢٥).

القسم الأول: دخول أولي، يعني: دخول ـ إن صح التعبير ـ مبكّر، دخول في أول الأمر بعد أن ينقضي الناس من الحساب، فإنه يدخل الجنة فئامٌ مبكرين في الدخول.

والقسم الثاني: دخول متأخر، وهؤلاء هم من شاء الله عَلَى أن يدخلوا النار فيعذبوا فيها بقدر أعمالهم.

فدخول الجنة في النصوص نوعان: دخول أولي أو مبكر، ودخول متأخر. فقد ينفى دخول الجنة ويراد به نفي الدخول الأولي أو الدخول المبكر كهذا الحديث، فقوله على: «كُلُّ أُمَّتِي»، يعنى: أمة الإجابة، «يُدْخُلُونَ الجُنَّة» أولاً مبكرًا ولا يتأخرون عن دخولها، إلا من عصاني فإنه لا يدخل الجنة أولاً، وإنما يتأخر، وإذا تأخر فإنه من أهل الوعيد ممن يعذب في النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله على.

ويقابل هذا في النصوص التحريم؛ كقوله هي مثلا: « لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعُ رَحِمٍ »(١)، وقوله في الكاسيات العاريات: « لا يَدْخُلْنَ

الْجَنَّةُ وَلاَ يَجِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا »(١)، وقوله: «فإنِّ اللَّه يَبْتَغِي يِذَلِكَ وقوله: «فإنِّ اللَّه يَبْتَغِي يِذَلِكَ وَخَهُ اللَّهِ »(٢)، ونحو ذلك، فالتحريم في النصوص أيضا قسمان:

- تحريم مؤقت
- وتحريم أبدي.

التحريم الأبدي: هذا يعني أنه يَحْرُم عليه أن يخرج من النار البتة، أو يحرم عليه أن يدخل الجنة البتة.

التحريم المؤقت: أنه يحرم عليه الجنة إلى زمن، ثم يدخلها، فأهل المعاصي منهم من تحرم عليه النار مؤبدًا، ومنهم من تحرم عليه النار مؤقتا، وهكذا..

وبهذا التفصيل يستقيم النظر في النصوص، ويَبين خطأ الخوارج وأهل البدع والغلو الذين فهموا من نفي الدخول مطلق الدخول، وفهموا من التحريم التحريم المتحريم المطلق أو مطلق التحريم بحسب الحال، وهذا ليس بصحيح ؛ بل النصوص فيها هذا وهذا. والحديث فيه دلالة على أن من خالف السنة عن علم فقد أبى دخول الجنة، وهذا من التفسير

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢١٢٨) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٢٥، ١١٨٦)، ومسلم (٣٣)، من حديث عتبان بن مالك ﷺ.

بالمقتضى، فمن ترك السنة فذلك يقتضي أنه لا يريد دخول الجنة، وهذا ظاهر كثير في أحوال الناس، فمن تيسر له شيء بأسبابه فلم يُرِدْهُ يقال له: قد أباه.

فمن ترك السنة وابتغى السنن المختلفة فقد أبى دخول الجنة. وطاعة الرسول على فرض فرضها الله في أكثر من ثلاثين موضعًا، وقال كالله: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللَّهَ فَأُتَّبِعُونِي يُحِيبَكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وطاعية الرسول على تكون أيضًا بتصديقه في الأخبار، سواء من كان متعلقًا بالله، أو بالجنة والقيامة وغيرها، وما أخبر به من تفرق الأمة، فقد بَيَّن النبيُّ على سُبُلَ الذين حادوا عن السنة، وكل ما جاء به النبي الله حق في الأحكام والأخبار، وطاعته في كل شيء بحسبه. وعلمنا من إيراد المصنف للحديث الذي قبله والحديث الذي بعده أنه يريد خصوصية طاعة النبي ه في سلوك سنته وترك سبل البدع، والبعد عن السنة قد يبدأ سهلاً ميسورًا، فالخوارج في بداية أمرهم قالوا: إن عليًا حَكَّمَ الرجال على كتاب الله. وآل بهم ذلك إلى إنكار السنة، وصارت لهم عقائد مختلفة وأصول مختلفة، حتى في أصول الفقه وأصول الحديث، وقد اهتم السلف بمسألة طاعة الرسول على في صغير الأمر وكبيره.

المقصود من ذلك أن هذا الحديث يدلُّ على أن الواجب على العبد المسلم أن يطيع رسول الله على، وألا يأبي دخول الجنة، ومن عصى

الرسول على فيما أمر به أو نهى فإنه يأبى دخول الجنة ، والعاقل لا يمكن أن يأبى دخول الجنة ، فدل الحديث على وجوب طاعة الرسول على وأن هذه الأمة ـ أمة الإجابة ـ منهم من هو متوعّد ألا يدخل الجنة ؛ لأنه أبى طاعة الرسول على المناهد الرسول الله المناهد ا

444

[ من رغب عن سنة الرسول ﷺ فليس منه ]

٩١ - ولهما عن أنس هذه قال: جَاءَ ثَلاَثَةُ رَهُط إِلَى أَزْوَاجِ النَّبِيِّ عَلَيْ فَلَمَّا أُخْبِرُوا بِهَا كَأَنَّهُمْ النَّبِيِّ عَلَيْ فَلَمَّا أُخْبِرُوا بِهَا كَأَنَّهُمْ النَّبِيِّ عَلَيْ فَلَمَّا أُخْبِرُوا بِهَا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْ وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ فَقَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَأُصَلِّى اللَّيْلَ أَبِدًا وَقَالَ الآخَرُ: إِنِّي أَصُومُ الدَّهْرَ فَلاَ أُفْطِرُ وَقَالَ الآخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ وَلاَ أَتَرَوَّجُ أَبَدًا فَجَاءَ النَّبِيُ عَلَيْ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: ﴿ أَنْتُمُ النِّينَ قُلْتُمْ كَذَا أَمَا إِنِّي لَا خَشَاكُمْ لِلَّهِ عَنَّ وَجَلَّ وَأَتْفَاكُمْ لَهُ لَكِنِّي أَصُومُ وَقَالَ الْإِنْ وَقَالَ الْآخِرُ: أَنَا أَعْرَلُ النِّسَاءَ وَلَا أَتَرَوَّجُ أَبَدًا فَجَاءَ النَّبِي عَنَّ وَجَلَّ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّي أَصُومُ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّي أَصُومُ اللَّهُ مَا كُمْ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ لَكِنِّي أَصُومُ النِّي فَلْيُسَ وَأُولُولُ وَأُصلِي وَأُولَ النِّيلَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ وَأُولُولُ وَأُصلِي وَأُولُكُمْ لَهُ لَكِنِّي مَنْ مُنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ وَأُولُولُ وَأُصلِي وَأُولُكُمْ لِلَهُ وَأُولُ النِسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنْ مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ وَأُولُولُ وَأُصلِي وَأُولُولُ وَأُصلِي وَأُولُولُ وَأُصلَى وَأُرْقُلُ وَأَتَوْقَ جُهُ النِسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مَنْ مَا لَا مُنَالًا اللْهُ فَا لَا اللَّهُ اللَّالَةُ عَنْ اللَّالَةُ الْمَا إِلَيْ وَالْمَا إِلَيْ وَالْعَلَى وَاللَّهُ الْمَا إِلَيْ وَاللَّهُ الْمَالِقُ الْمَالَةُ الْمَا لِلْهُ عَلَى الْمَالَةُ فَلَى اللَّهُ الْمَا إِلَيْ الْمَالَةُ فَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمَالِلَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِقُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

# الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣ ٥٠)، ومسلم (١٤٠١).

فقال أحدهم: أما أنا فلا آكل اللحم، وقال الآخر: أما أنا فأقوم ولا أنام، وقال الآخر: أما أنا فلا أتزوج النساء، وقال الآخر: أما أنا فلا أتزوج النساء، وقال الآخر: أما أنا فأصوم ولا أفطر، فلما بلغ النبي الله ذلك منهم غضب الله وقال: «لَكِنِّى أَصُومُ وَأُفطِرُ وَأُصَلِّى وَأَرْقُدُ وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ»، وفي رواية: «وَأَكُلِ اللَّحْم، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِى فَلَيْسَ مِنِّى»، من رغب عن سنته الله فليس منه ولو كان صحابيًا!

فما ظنك لو كان غير صحابي، أليس أولى بأن يتبرأ النبي على منه؟ الجواب: بلى، فإذًا مدار هذا الدين على الاتباع، وذلك يتبعه فضل

عظيم لأهل الاتباع، فيبارك الله على الله على اتباع سنة الرسول الله على اتباع سنة الرسول الله.

فإذا التبست عليك السبل والطرق، فابحث عن نهج النبي الله وأصحابه، وعض عليه بالنواجذ تكن على ذلك بيقين، إذا التبست السُبل فأنت لست ملزمًا بالسبل المختلفة، ولست ملزمًا بالطرق التي يُقال فيها: إنها ليست على السبيل والسنة، إنما الطريق التي يقال فيه بإجماع أنه على السبيل والسنة، مهما قال الناس فيه وفي أهله، فالزمه ؟ لأنه هو سبيل النجاة بيقين، وغيره ليس بسبيل نجاة بيقين، بل يقول أهله إنه سبيل نجاة، فكيف إذا كان مما يقول أئمة أهل العلم: إنَّه سبيل ضلال من البدع والخرافات؟ وكيف بما يقول فيه أهل العلم وأئمة السنة إنَّه سبيلُ شرك وسبيل كفر بالله عَلَا؟ ومن أنواع الإشراك به من بناء القباب على القبور، وهو وسيلة إلى تعظيم أصحابها، ومن دعاء واعتقاد أن فيه صفات من صفات الألوهيه؟

إذًا مدار الأمر على مسائل:

الأولى: أنه ليس كل من انتسب إلى أحد أنه يُقر إليه بالنسبة، بل ربما انتسب والمُنْتَسَبُ إليه مُتبرئ ممن انتسب إليه، فليس كل من ادعى دعوه تُسلَّم له.

الثانية: أن الضابط في هذا الانتساب هو الالتزام بالسنة، وليس الضابط فيه الظواهر التي تكون فيه ظاهرة على الحق، مثل الخوارج: يصلون صلاة عظيمة، ويصومون صيامًا عظيمًا، فهذا ربما اغتربه بعض الناس، وقال: كيف تقتلون هؤلاء وهم لهم من العبادة ما لهم، والأولى أن تتوجهوا إلى المشركين والكفار وتقتلوهم؟

نقول: النبي الله أمر بهؤلاء وأمر بهؤلاء، وقال في الخوارج: « لَا يَزَالُونَ يَخْرُجُونَ حَتَّى يَخْرُجَ آخِرُهُمْ مَعَ الدَّجَّالِ فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ هُمْ شَعَ الدَّجَّالِ فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ هُمْ شَعَ الدَّجَالِ فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ هُمْ شَكُ الْخُلُقِ وَالْخُلِيقَةِ » (١) ، فهي ليست فرقة انقضت، بل لا يزالون يخرجون حتى يقاتل آخرهم مع الدجال. إذًا فالمسألة الثانية: أنه في وزن الناس وفي ضبط الأمور، لا يُغتر بالظواهر، بل يُنظر إلي الأمر الأصل، وهو: هل هناك اتباع؟ هل هناك سنة أم لا؟ أما الظواهر فما هي إلا دلالات، لكن الأصل هو الذي يُبحث عنه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (٣١٢/٢) وفي المجتبى (١٢٠/٧)، وأحمد في المسند (١٢٠/٤)، واحمد في المسند (٢٩٤/٤)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٧٩٥/٥)، والبزار في مسنده (٢٩٤/٩، ٣٠٥) من حديث أبي برزة هي.

الثالثة: أن النبي على تبرأ من قرابته لما لم يكونوا على الإيمان، فمن أراد محبته على فليكن على سنته؛ كما قال: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنْي».

ونقف هنا وقفة أخيرة عند قوله: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»، وهي: أن الرغب عن سنة النبي الله هو أنواع تتشكل بتشكل الزمن، وباختلاف أهل الأزمان المختلفة، فقد رغب أناس عن سنة النبي على في الاعتقاد في الزمن الأول، ورغب أناس عن سنته في العمل في أزمان مختلفة، وفي هذا العصر ظهر فكرٌ جديد يرغب عن السنة بأساليب مختلفة ، تارةً يقول: إن السنة لا تصلح في هذا الزمن ، إنما نأخذ منها ما يناسب الزمن ؛ لأنه ربما إذا التزمنا بكل ما جاء في السنة يتهمنا العالم بأننا متأخرون، وبأننا لا نفهم، وبأننا كذا وكذا من الاتهامات. وهذا قد قاله طائفة من المفكرين. وأيضًا هناك صورة أخري من معارضة السنة بالعقل ؛ كما هو عليه بعض من ينتسب إلى الدعوة، حيث يعارضون السنة بالعقل، ويقولون: لابد أن نأخذ من السنة بما تجزم به القواعد العقلية. وهذا موجودٌ اليوم في غير ما بلد من بلاد المسلمين. كذلك في قوله: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِى فَلَيْسَ مِنِّي»، من رغب عن سنته في أعظم طريق ألا وهو ما دلنا عليه قول الله عَلَى: ﴿ قُلْ هَلَذِهِ مَسَبِيلِي آدْعُو ٓ إِلَى ٱللَّهِ ۗ

عَلَىٰ بَصِيرُو ﴾ [يوسف: ١٠٠٨]، فسبيل الدعوة لابد أن يكون علي السنة ؛ لأن الدعوة جزء من الدين، وهي عبادة من العبادات، فداخلٌ فيها قوله ﷺ: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»، فالمناهج الدعوية المبتدعة التي ليست علي السنة، والتي ظهرت في هذا العصر، يدخل أصحابها في هذا الحديث.

وليس هذا حُكْمًا منا ولكنه حكمٌ من رسول الله رضي فإذا قالوا: الدعوة لا تدخل في ذلك. فيجابون: أليست الدعوة عبادة لله عَلَى ؟ فإذا قالوا: بلى. نقول: فهى داخلة. وإذا قالوا: الدعوة عادة. نقول: نعم لا تدخل؛ لأن العادات الأمر فيها واسع، وإذا قالوا الدعوة إلى الله عَلَىٰ معاملة من المعاملات. نقول: نعم لا تدخل. لكن الجواب الوحيد الذي لا محيد لهم عنه هو: أن الدعوة عبادة، فلابد أن يكون النهج نهجًا سلفيًا، نهجًا نبويًا، حتى نكون على سنة النبي رها القوله: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»، والعباد إنما يؤتون من أنفسهم، وبعض المسلمين وخاصة الذين ينشدون رفعة الإسلام، ورفعة أهل الإسلام، ويدعون إلى الله عَظِنًا يصابون بأنواعٍ من البلاء، وسبب ذلك أنهم خالفوا السنة ؛ كما قال عَلَى: ﴿ وَمَآ أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كُسَبَتُ أَيْدِيكُمْ إِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ الشورى: ٣٠، فإذا أردنا صحةً في قلوبنا، وصحةً في

أعمالنا، وصحة في اعتقاداتنا، وصحة في أمورنا كلها، صحة شرعية، يعني: عملاً صوابًا متقبلاً ومقبولاً عند الله عند الله عند الله علمًا وعملاً وقدوة شيء هو السنة على طريق من نقل السنة إلينا علمًا وعملاً وقدوة وهديًا، وهم صحابة رسول الله ومن تبعهم على هذا النهج السوي إلى وقتنا هذا.

#### [ دعاء الرسول ﷺ للغرباء ]

٩٢ - وعن أبي هريرة هم مرفوعًا: «بَدَأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأً غَرِيبًا فَطُوبَى للفُرَبَاءِ»، رواه مسلم (١)

# الشرح:

الكلام عن الغرباء لا شك أنه كلام ذو شجون، وذلك أننا لا نخلوا في كل عصر من وجود طائفة غرباء، حتى في زمن التابعين، بل وفي أواخر زمن الصحابة حصلت بعض الغربة، وفي زمن التابعين ازدادت الغربة، وصارت في الأزمنة المتأخرة ظاهرة؛ ولهذا نقول: إن الغربة ـ بأحد الاعتبارات ـ تنقسم إلى غربتين:

- غربة ظاهرة.
- وغربة باطنه.

والغربة الظاهرة مُثَّل لها أهل العلم بأنها:

غربة أهل الصلاح والطاعة بين الفسقة والفجار.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٥).

- وغربة أهل العلم المستقيمين الذين طلبوا العلم لله لم يطلبوه ليماروا به السفهاء ولا ليصرفوا وجوه الناس إليهم، الذين خشعت جوارحهم وقلوبهم لله وكالى، بين من طلب العلم ليس لله، وبين من رغب في العلم لكنه رغب لأجل الجاه أو المال أو الترفع.
- وغربة المستقيمين في أموالهم وإنفاقهم، وتحري المأكل والمصرف الحلال بين أولئك الذين يأكلون من كل جهة ويصرفون في كل جهة.

وهذه غربة ظاهرة مثل لها أهل العلم بهذه الأمثلة وبغيرها، ويتضح ذلك برؤية أصحابها. إذًا فالغربة قد تكون في طائفة دون طائفة، وقد تكون في فئة دون فئة، تكون في العلماء في جهة ما، وتكون في العباد في جهة ما، فهذه هي الغربة الظاهرة، وأساسها الاستمساك بالإسلام الصحيح، والناس لا يرغبون في ذلك، فإذا استمسك العالم بالإسلام الصحيح، ودعا إليه، وصبر على ذلك، لابد أن يكون غريبًا بين أبناء جنسه، وإذا سلك صاحب المال في ماله الطريق المحمود، فلابد أن يكون غريبًا بين أمثاله، وهكذا. فإذًا الغربة الظاهرة هذه تكون بالوصف، فمن اتصفوا بالعلم فيهم غربة، ومن عندهم مال حلال فيهم غربة، وأهل الجهاد فيهم غربة، وهكذا.

أما الغربة الباطنة: فهي التي لا يظهر أمرها، وهذه هي التي تنافس فيها المتنافسون، وهي غربة صدق القلب وقصده في توجهه إلى مولاه، بحيث تكون إراداته ورغباته إلى الله وفي الله، فيَرى هذا الغريبُ الناس من حوله، وتكالبهم على الدنيا، ورغبهم فيها، وحرصهم عليها، وأنهم يرونها وكأنها الباقية، يراهم وهو متجه فيما بينهم إلى ربه، طامع في الجنة، متباعد عن النار، وكأنه غريب فيما بينهم؛ لأن قصده وتوجه قلبه مختلف عن توجه الناس، كذلك الخاشع الخاضع قلبه لله عجل بين جمهرة الذين لا يخشعون لله رجيلًا يكون غريبًا، فهذه الغربة الباطنة مما يتنافس فيه المتنافسون؛ لأن لصاحبها الحظ الأوفر مما جاء في فضل الغرباء؛ لأن صلاح الباطن أثره على صلاح الظاهر بيِّن جليّ. فهاتان الغربتان مما يظهر للمتأمل أنها فاشية في الناس من القرون الأولى، لكن هل هاتان الغربتان مقصودتان بحديث «بَدَأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَريبًا فَطُوبَى للغُرَبَاءِ»؟

الجواب: ليس الأمر كذلك، فإن قوله كله: «بدأ»، يعني: أنه بدأ وأهله قليلٌ عددهم، يُطردون ولا يُكرمون، يُبعدون ولا يُقربون، لا يُرفع بهم رأي، ولا يُقبل منهم قول، ولا يُتبع منهم إرشاد، فكانوا قليلاً أو أقل من القليل، فبدأ الإسلام بهم، وهم صحابة رسول الله النه الذين أسلموا في مكة، ثم عَزَّ الإسلام شيئًا فشيئًا حتى بلغ ما بلغ.

قال ﷺ: «وَسَيَعُودُ كُمَا بَكاً غُرِيبًا»، هذه الغربة ليست لأهله المتمسكين به، ولكنها غربة للدين، فالإسلام أول ما ظهر كانت دعوته إلى توحيد الله على، والاستمساك بتنزيه الله على عن كل نقص، في مكة، كان غريبًا بين العرب، فقال القائل منهم: هؤلاء الصابئة خرجوا علينا. فكان النبي على يُسمع بخبره في الجزيرة يتناقل الناس خبره؛ لأنه غريب بما جاء به، وقبل أن يأتي الإسلام وقبل أن يوحى إليه لم يكن غريبًا، بل كان معروفًا فيما بينهم، لكنه لما جاء بالإسلام صار الإسلام في وقته غريبًا بين ملل الكفر ونحل الباطل بأجمعها.

وقوله: «وَسَيَعُودُ كُمَا بَدَأً غَرِيبًا»، يعني: أن الإسلام الصحيح سيعود غريبًا، فيستغرب، تُستغرب مبادئه وأصوله في زمن من الأزمان، لكن بعض أهل العلم قال: إن هذه الغربة يُفهم منها أنه سيعود عزيزًا بعد غربته؛ لأنه لما كان الإسلام في أول الأمر غريبًا أتت بعد تلك الغربة عزة للإسلام ولأهله، قال: ويُفهم من ذلك أنه إذا عاد غريبًا فإنه ستعود له العزة والتمكين بعد ذلك.

فإذا نظرت إلى غربة الإسلام هذه وجدت أنه من أواخر القرن الثاني بدأت النحل والأفكار تنتشر، وظهر فساد المعتزلة بما سادوا به، حتى أصبح المتمسك بالسنة غريبًا، وصار الإمام أحمد كالله في وقته غريبًا، وكان الجميع من العلماء والعباد إلا من رحم الله أجابوا للفتنة، وصبر

الغربة، لكن رجعت غربة أخرى، وهكذا.

وبالجملة نقول: إنك إذا درست وعلمت أصول الإسلام، ثم نظرت إلى ما حدث لتلك الأصول من التغيير والتبديل، سواء في توحيد الألوهية، أو في توحيد الأسماء والصفات، أو في أصول الإيمان، أو في القدر، أو في غير ذلك من أبواب الاعتقاد، ثم رأيت ما حصل في هذه الأبواب من التغيير وجدت أن أهله الذين تمسكوا بهذه الأصول وبتلك الدعائم العظام أنهم كانوا غرباء؛ ولهذا قال أهل العلم: الفرقة الناجية هي الغريبة وأهلها هم الغرباء.

والفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة - كما قال أهل العلم (۱) من المتقدمين كأحمد والبخاري وغيرهم - هم أهل العلم، وهم أهل الحديث والأثر؛ لأنهم يتمسكون بما يُجْمِعُ الناسُ الموافق والمخالف على أنه كان عليه النبي في وأصحابه، لكن المبدلين يقولون (۱): إن ما كان عليه أصحاب النبي في أسلم، ولكن طريقتنا أحكم. وهؤلاء الغرباء - يعني الفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة - تمسكوا بالأصول الأولى، ولم يغيروا، ولم

<sup>(</sup>۱) راجع: (ص۱۹۷، ۱۹۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتوى الحموية الكبرى (٨/٥) ضمن مجموع الفتاوي.

يبدلوا؛ ولهذا تجد أن المتمسك بما كان عليه الأوائل لابد أن يكون غريبًا لم؟ لأن التمسك بأصل الإسلام وما كان عليه النبي الله وأصحابه هذا قد لا يوافق أهواء كثير من الناس.

فنخلص من هذا أن النبي ﷺ لما قال: «بَكأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأً غُرِيبًا» أن هذه غربة للإسلام وليس المراد غربة أهله، ولكنها تُلحق بالتبع، وهذه الغربة بدأت تظهر عند البعد عن كل أصل من أصول الإسلام، فلما ظهرت الفرق وانتشرت وتكاثرت حتى بلغت ثلاثًا وسبعين فرقة، صارت هذه الفرقة الواحدة غريبة من بين الثلاث وسبعين فرقة، وصار أهلها غرباء، قال: « كُلُّهَا في النَّار إلا وَاحِدَةً ». قال بعض أهل العلم: بالنظر إلى مجموع الناس فإن الغربة تنقسم إلى أقسام: منها: غربة أهل الإسلام بين من لا يدينون بالإسلام، فالمسلم إذا عاش بين الكفار وخالطهم سيكون غريبًا، ولو كان غير متمسك بأصول أهل السنة والجماعة، وهذه غربة عامة، وليست هي المرادة، إنما المراد الغربة الخاصة، وهي غربة الفرقة الناجية والطائفة المنصورة بين الفرق جميعًا.

 من القرون، والقرن: هم الناس الذين يعيشون في وقت واحد، قال الله : «خُيرُ النَّاسِ قَرْنِي» (١) ، يعني: صحابته الذين عاشوا في وقته وقله تقوله: ﴿ مِن مَبْلِكُمُ أَوْلُوا بَقِيَةٍ ﴾ أولو البقية ، يعني: الذين سبقوا من الأمم الذين قص الله خبرهم في هذه السورة ـ سورة هود ـ يقول الله هلا كان منهم أولو بقية ، أولو عقل وفهم وبقية من التمسك بآثار الأنبياء ﴿ يَنْهُونَ عَنِ الفَسَادِ فِي الْأَرْضِ ﴾ والواقع أنهم لم يكن فيهم من أولئك كثير، قال الله ﴿ إِلّا قَلِيلًا مِتَمَنَ أَنْجَيَنَا مِنْهُمْ وَالْوَاقِعِ أَنْهِم لَم يكن فيهم من أولئك كثير، قال الله إلى من هذاهم.

وهذا الوصف وهو القلة ملازم للغرباء فمن صفاتهم أنهم قليل؛ ولهذا وصف الله على الأشد والهدى، فقال: ﴿ وَإِن وَصفَ الله عَلَى الأكثرين بأنهم ليسوا على الرشد والهدى، فقال: ﴿ وَإِن تُطعَ أَحَنَرُ مَن فِي الأنعام: ١١٦]، وقال: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَدُ مُنْ مِن لَهُ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [الإنعام: ١٠٦]، وقال: ﴿ وَمَا أَحَتُ ثُرُالنّاسِ وَلَوْ حَرَصْت بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٦]، وقال: ﴿ وَمَا أَحَتُ ثُرُالنّاسِ وَلَوْ حَرَصْت بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣]، وقال: ﴿ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

وهكذا فإنَّ الوصف الأول مِنْ أوصاف الغرباء: أنهم قليل ؛ ولهذا جاء في رواية في المسند وغيره أن النبي ﷺ قال: «نَاسٌ صَالِحُونَ قَلِيلٌ فِي نَاسِ سُوءٍ كَثِيرِ، مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ »(١)، لكن هل القلة وصف كاشف أو وصف مؤسس؟ الجواب: أنه وصف كاشف، ما معنى ذلك؟ وما الفرق بين الأمرين؟ الوصف الكاشف هو الذي ليس عمدة في كشفهم ومعرفتهم، يعنى: ليس كل أصحاب فكر هم قليل يكونون على الحق ؛ ولهذا برزت هذه الشبهة على كثيرين تمسكوا بأمرهم الذي على غير الحق وظنوا أنهم على الحق، ورأوا أنفسهم قليلين وقالوا: نحن على الحق، والجماعة من كان على الحق ولو كنت وحدك، ونحو ذلك. فهذا استدلال بالمتشابه. فإذًا هذا الوصف وصف كاشف غير مؤسس؛ كما وصف النبي ﷺ الخوارج في قوله: « سيماهُمُ التَّحْلِيقُ »(٢)، قوله هذا وصف كاشف أم مؤسس؟ الجواب: وصف كاشف؛ لأنه ليس كل من حلق رأسه فهو خارجيًا، لكن هذا وصف

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٧٧/٢)، وابن المبارك في الزهد (٧٧٥)، والطبراني في الأوسط (١٤/٩) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص المنافقة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٥٦٢) من حديث أبي سعيد الخدري ، ومسلم (١٠٦٨) من حديث سهل بن حنيف .

يتبين به أولئك مع مجموع الأوصاف الأخر، فالقلة وصف كاشف للغرباء؛ لأنهم لو كانوا كثيرًا، وصار المغايرُ لهم قليلاً فإنهم لا يسمون غرباء.

الوصف الثاني: أنهم متمسكون بالسنة عند فساد الأمة؛ كما جاء في الحديث أن النبي في قال: «الْمُتَمَسكُ بِسُنْتِي عِنْدُ فَسَادٍ أُمَّتِي لَهُ أَجْرُ فَي الحديث أن النبي في قال: «الْمُتَمَسكُ بِسُنْتِي عِنْدُ فَسَادٍ أُمَّتِي لَهُ أَجْرُ شَهِيدٍ» (١) ، كيف التمسك بالسنة؟ السنة: اسم جامع لما كان عليه النبي من الأحوال في العقائد وفي العبادات وفي المعاملات، فهي ليست السنة الخاصة بالهُدى؛ ولهذا انتبه أهل الحديث - رحمهم الله - إلى هذا الأصل فسموا كتب الاعتقاد بكتب السنة رعاية لهذا الأصل؛ لأن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الأوسط (٣١٥/٥) من حديث أبي هريرة هلى. قال الهيشمي في مجمع الزوائد (١٧٢/١): «وفيه محمد بن صالح العدوي، ولم أر من ترجمه وبقية رجاله ثقات»، قال أبو نعيم في الحلية (٢٠٠/٨): «غريب من حديث عبد العزيز عن عطاء، ورواه ابن أبي نجيح عن ابن فارس عن رسول الله الله مثله، وقال: له أجر مائة شهيد».

وله شاهد عند البيهقي في الزهد الكبير (١١٨/٢) من روابة الحسن بن قتيبة عن ابن عباس المنافقية الله أجر مائة شهيد».

قال ابن عدي في الكامل (٣٢٧/٢): «وللحسن بن قتيبة هذا أحاديث غرائب حسان، وأرجو أنه لا بأس به»، وتعقبه الذهبي في ميزان الاعتدال (٢٧٠/٢) بقوله: «بل هو هالك، قال الدار قطني في رواية البرقاني: متروك الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف، وقال الأزدي: واهى الحديث، وقال العقيلى: كثير الوهم».

المتمسك بها قد حاز الفضل، ومن تمسك بها وقد خالف الناس فإنه سيكون غريبًا. وهذا الذي حصل فإن أهل الحديث وأهل السنة أتتهم أزمنة مديدة كانوا فيها غرباء فيما بين الناس، وقد كان الإمام أحمد وقته غريبًا، وقد كان أهل السنة في القرن الثالث والرابع غرباء، عندما ظهرت الدولة الفاطمية العبيدية الكافرة، وظهر فئات من الناس يدعون إلى نحلهم، من صوفية، ومعتزلة، وأشاعرة، وغير ذلك. فصار أهل الحق والأثر غرباء ما بين هؤلاء جميعًا.

وقوله: «الْمُتَمَسكُ بِسُنَّتِي» هذا وصف مهم، فمن تمسك بالسنة وعَضَّ عليها بالنواجذ وصبر على ذلك كان حريًا أن يكون من أولئك الغرباء ولو خالفه الناس.

الوصف الثالث: أنْ من يعصيهم أكثر ممن يطيعهم، وهذا يفهم منه أنهم لا يقتصرون على أنفسهم بالتمسك بالإسلام والسنة، وإنما يدعون غيرهم؛ لأنه قال في الرواية الأخرى: «مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثُرُ مِمَّنْ يُعْصِيهِمْ أَكُثُرُ مِمَّنْ يَعْصِيهِمْ أَكُثُرُ مِمَّنَ اللّه وقد الله المنافرات، وقد تكون الدعوة بالمصاحبة ونحوها، فالدعوة بالكلام في المناظرات، وقد تكون الدعوة بالمصاحبة ونحوها، فالدعوة عامة هنا، فإذا دعا داع بالكتابة فهو داع، وإذا دعا بالكلام فهو داع، وإذا دعا بالمساحبة فهو داع، وإذا دعا بتمسكه بالهُدى فأيضًا هو داع وإذا دعا بالمصاحبة فهو داع، وإذا دعا بتمسكه بالهُدى فأيضًا هو داع وإذا دعا بالمساحبة فهو داع، وإذا دعا بتمسكه بالهُدى فأيضًا هو داع

بفعله لا بقوله وغربة الدين نسبية قد تكون في زمان دون زمان ، أو قد تكون في مكان دون مكان ، إذ بعض الأمكنة في الأرض يكون الدين فيها غريبًا، والقابض فيها على دينه كالقابض على جمر، ففي أدائه للوضوء والصلاة يجد شدة وابتلاءً، وكذا في استقامته وتحليله للحلال وتحريمه للحرام مصيبة، كل شيء فيه ابتلاء شديد، لذلك القابض فيها على دينه كالقابض على الجمر.

فالغربة الخاصة تكون في مكان دون مكان أو سنين دون سنين، وهذا حاصل، لكن الغربة العامة ليست حاصلة الآن.

وقوله على: «وَسَيَعُودُ كُمَا بَدَاً غُرِيبًا» المراد به: الغربة النهائية التي يكون فيها أهل الأرض كلهم على غير الهُدى. فالذي لم يسافر إلى خارج ديار الإسلام لا يعرف نعمة الدين ونعمة عدم الغربة، والذي سافر يشعر بالغربة، فشكله غير أشكالهم، وعمله غير أعمالهم، وتفكيره غير تفكيرهم، فيشعر أن كل شي مختلف، حتى من بعض المنتسبين إلى الإسلام أو ممن يدعون إليه، يشعر أنه مختلف تمامًا، فلذلك المسألة تريد مجاهدة ودعوة، والشكوى إلى الله.

أما في بلاد السنة والتوحيد فيشعر الإنسان بأن الدين عزيز وظاهر وقوي، والسنة والتوحيد وتحليل الحلال وتحريم الحرام هو الأصل، ولا كلفة ولا مشقة في أن يحل الحلال ويحرم الحرام، ولا حرج عليه ولا

مشقة في التزام الشعائر والعبادات، وهذا من أعظم النعم، ومن سافر يعرف هذا الفرق. وهذا بالنسبة للرجل، فكيف بالنسبة لعائلته ومن معه من النساء والأولاد؟ أين يتعلمون ويدرسون وأي شيء يتلقون؟ فالذين يعيشون في البلاد الغربية ـ خاصة ـ أو الشرقية يجدون هذا البلاء عظماً.

لذلك لأهل الغرب بعض التحليلات درسوا فيها موضوع الهجرات، فكثير من الناس المسلمين هاجروا واستوطنوا العديد من الدول الغربية، وفرنسا ـ مثلاً ـ فيها أربعة ملايين مسلم بالاسم، يعني: بالتعداد، ممكن بعضهم ليس بمسلم لكن هذا العدد من حيث التعداد ويقبلونهم بينهم، وكذلك في بريطانيا عدد كبير، وفي ألمانيا، وأمريكا، كيف يقبلونهم بينهم وهم يبغضون الإسلام؟ قالوا: ليس مقصودنا هؤلاء؛ لأنهم سيأتي عليهم زمن وينتهون، إنما المقصود أولادهم.

فلإبد أنه سيدرس معهم من الصباح إلى المساء، ويعايش مجتمعاتهم، فكيف يكون عند مثل هذا حس ـ كما يقال ـ إسلامي؟

فالمسألة عظيمة، ومن يعرف نعمة الله عليه في ديار الإسلام يحمد الله عليها كثيرًا، ويسعى لتثبيتها بالدعوة والخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتعاون على البر والتقوى والبعد عن الفتن والاختلاف، هذا أصل عظيم والله المستعان ولا بد من التغير، وحكمة الله ماضية.

ا نفي الإيمان حتى يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول إلله هواه تبعًا لما جاء به الرسول الله معمرو الشخصي قال: قال رسول الله الله الله يُؤْمِنُ أَحَدُكُم حتى يَكونَ هواهُ تَبَعًا لما جِئْتُ يهِ»، رواه البغوي في شرح السنة، وصححه النووي (۱).

### الشرح:

<sup>(</sup>۱) رواه البغوي في شرح السنة (۲۱۲/۱)، وابن أبي عاصم في السنة (۱۲/۱)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (۱۸۸/۱) وقال: «تفرد به نعيم بن حماد»، والجنطيب في تاريخ بغداد (۳۱۸/۶)، ورواه النووي في أربعينه (ح٤١) وقال: «هذا حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح». وانظر تعليل الحافظ ابن رجب للحديث في جامع العلوم والحكم (۳۸۷/۱)، ۳۸۸).

قوله: «لا يُؤْمِنُ»، هذه تكثر في النصوص، ويراد منها هنا نفى كمال الإيمان؛ لأنّ الإيمان له كمال وله حدّ أدنى، أمّا الحد الأدنى منه فهو الذي يصحّ به الإسلام، فكلّ أحد ما دام أنّه يصدق عليه اسم الإسلام وأنَّه مسلم فمعه من الإيمان ما يصحَّح به ذلك الإسلام وهو: إيمانه بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشرّه من الله ﷺ، وكمال الإيمان هو نهايته، يعني: الإيمان المطلق، فلا يؤمن حتّى يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول ﷺ، فمن كان هواه ومحبته في كلّ مسألة من مسائل حياته، وفي كلّ أمر من أموره، تابعًا لما جاء به الرسول ﷺ، فقـد كمل إيمانه، وقد قال ﷺ: «كُمُلَ مِنَ الرِّجَالَ كَثِيرٌ»(١١)، وهذا كمال من جهة الطاعة، لكن قد يأتي ما يجعله ناقصًا بذنب آخر، ولكن إذا خالف العبد وغلبته نفسه، وصار في هواه بعض المسائل في غير طاعة الله، وفضل غير طريقة النبي على، فاختار المعصية، واختار التفريط في الواجب، فهذا ينقص من إيمانه بقدر ما فوت من واجبات الإيمان. وزيادة الإيمان ونقصانه أصل عند أهل السنة والجماعة يخالفون به الخوارج ومن يُكُفِّرون بالذنوب، وينبغي أن يُعلم هنا أن أهل السنة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳٤۱۱، ۳٤٣٣، ۳۷٦۹)، ومسلم (۲٤٣١) من حديث أبي موسى

يقولون: «لا نُكفر بذنب» ويقصدون بذلك لا يُكفرون بعمل المعاصي، أما مباني الإسلام العظام التي هي الصلاة والزكاة والحج ففي تكفير تاركها والعاصي بتركها خلاف مشهور عندهم (١)، فقولهم: إن أهل السنة والجماعة يقولون: لا نُكفّر بذنب ما لم يستحله بإجماع. يعني المعصية، أما المباني العظام فإن التكفير عندهم الخلاف فيه مشهور، يعني منهم من يُكفّر بترك مباني الإسلام العظام أو أحد تلك المباني، ومنهم من لا يُكفّر.

كذلك ينبغي أن يُعلم أن قولنا: العمل داخل في مسمى الإيمان وركن فيه لا يقوم الإيمان إلا به. نعني به جنس العمل، وليس أفراد العمل؛ لأن المؤمن قد يترك أعمالاً كثيرة صالحة مفروضة عليه ويبقى مؤمنًا، لكنه لا يُسمى مؤمنًا ولا يصح منه إيمان إذا ترك كل العمل، يعني: إذا أتى بالشهادتين وقال: أقول ذلك وأعتقده بقلبي وأترك كل الأعمال بعد ذلك وأكون مؤمنًا. فهذا ليس بمؤمن؛ لأن ترك العمل مُسقط لأصل الإيمان، يعني: ترك جنس العمل مُسقط للإيمان، فلا يوجد مؤمن عند أهل السنة والجماعة يصح إيمانه إلا ولا بد أن يكون معه مع الشهادتين

<sup>(</sup>١) انظر الخلاف في تكفير تارك المباني في: مجموع الفتاوى (٦٠٩/٧)، في كتاب الإيمان الأوسط.

جنس العمل الصالح، جنس الامتثال للأوامر والاجتناب للنواهي. كذلك الإيمان مرتبة من مراتب الدين، والإسلام مرتبة من مراتب الدين، والإسلام أسند أن النبي الدين، والإسلام فسر بالأعمال الظاهرة؛ كما جاء في المسند أن النبي قال: «الإيمان في القلب والإسلام علانية» (١)، يعني أن الإيمان ترجع إليه العقائد، أعمال القلوب، وأما الإسلام هو ما ظهر من أعمال الجوارح.

فليُعلم أنه لا يصح إسلام عبد إلا ببعض إيمان يصحح إسلامه ؛ كما أنه لا يصح إيمانه إلا ببعض إسلام يصحح إيمانه ، فلا يُتصور مسلم ليس بمؤمن البتة ، ولا مؤمن ليس بمسلم البتة ، وقول أهل السنة : إن كل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمنًا. لا يعنون به أن المسلم لا يكون معه شيء من الإيمان أصلاً ، بل لابد أن يكون معه مُطلق الإيمان الذي به يصح إسلامه ؛ كما أن المؤمن لابد أن يكون معه مُطلق الإسلام الذي به

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۱۳۰/۳)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲/۱۵۷)، وأبو يعلى في مسنده (۳۰۱/۵). وقال محققه حسين أسد: إسناده حسن. اهـ. وفي إسناده علي بن مسعدة الباهلي، قال فيه البخاري: فيه نظر. وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة. وقال أبو حاتم: لا بأس به. وقال ابن معين: صالح. ووثقه الطيالسي. وقال الذهبي: فيه ضعف. وقال ابن حجر: صدوق له أوهام. انظر في ترجمته: التاريخ الكبير (۲۹٤/۲)، والضعفاء للعقيلي حجر: صدوق له أوهام لابن عدي (۱۸۵۰/۵)، والكاشف للذهبي (۲۷۶٪).

يصح إيمانه ـ ونعني بمُطلق الإسلام جنس العمل ـ فبهذا يتفق ما ذكروه في تعريف الإيمان من أن كل مؤمن مسلم دون العكس. فإذًا هاهنا ـ كما يقول أهل العلم ـ عند أهل السنة والجماعة خمس نونات:

النون الأولى: أن الإيمان قول اللسان، هذه النون الأولى يعنى اللسان.

الثانية: أنه اعتقاد بالجنان.

الثالثة: أنه عمل بالأركان.

الرابعة: أنه يزيد بطاعة الرحمن.

والخامسة: أنه ينقص بطاعة الشيطان وبمعصية الرحمن.

والإيمان متفاضل، كلما عمل العبد طاعة زاد إيمانه، وكلما عمل العبد معصية نقص إيمانه، فبقدر المعصية ينقص الإيمان، وبقدر إيمانه ومتابعته وإحداثه للطاعات يزيد إيمانه، سواء كانت طاعات القلوب من الاعتقادات والأعمال، أو طاعات الجوارح من الأعمال الصالحات، فإن الإيمان يزداد بذلك، فإذا عمل معصية نقص الإيمان. كذلك الناس في أصل الإيمان ليسوا سواء بل مختلفون، فإيمان أبي بكر ليس كإيمان في أصل الإيمان ليسوا سواء بل مختلفون، فإيمان أبي بكر ليس كإيمان

سائر الصحابة ؛ ولهذا قال بعض السلف: «ما سبقهم أبو بكر بكثرة صلاة ولا صيام وإنما بشيء وقر في قلبه»(١).

وهذا مستقى من بعض الأحاديث أو من بعض الآثار، يعني: أبو بكر الصديق الصديق الصديق الهيئة عن أصل الإيمان ما ليس عند غيره، فَيُغَلِّطُ أهل السنة من قال: «إن أهل الإيمان في أصله سواء، وإنما يتفاضلون بعد ذلك في الأعمال» (٢)، بل هم مختلفون في أصله. وفهم معتقد أهل السنة والجماعة في الإيمان يمنع من الدخول في الضلالات من التكفير بالمعصية، أو من التكفير بما ليس بمكفر، فلو فهم المسلم معتقد أهل السنة والجماعة في الإيمان حصن لسانه وعقله من الدخول في الغلو في التكفير، واتباع الفرق الضالة التي سارعت في باب التكفير فخاضت فيه بغير علم، فكفروا المسلمين، وأدخلوا في الإسلام والإيمان من ليس بمسلم ولا مؤمن.

<sup>(</sup>١) ذكره العراقي في تخريج الإحياء، وقال: «رواه الترمذي الحكيم، وقال في النوادر: إنه من قول بكر بن عبد الله المزني». انظر: المغني عن حمل الأسفار (٢٣/١)، وكشف الخفاء للعجلوني (٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: كلام الطحاوي في العقيدة الطحاوية مع الشرح لابن أبي العزّ (ص٣٧٣).

فقوله على هنا: «لا يُؤْمِن أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ يِهِ فيه دلالة على أنّ الإيمان ينقص، وعلى أنّ الأعمال معتبرة في الإيمان، وعلى أنّ الأعمال معتبرة في الإيمان، وعلى أنّ الطاعة أيضًا من الإيمان.

ومناسبة هذا الحديث للباب أنّ من كان هواه في الحكم والتحاكم إلى غير شريعة الله فإنّه يُنفى عنه الإيمان، وقد يُنفى عنه أصل الإيمان، وقد يُنفى عنه كمال الإيمان، بحسب حاله على التفصيل السابق.

وقوله: «حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِفْتُ بِهِ» الهوى: ما يختاره المرء ويرغب فيه في أموره كلّها، فدل ذلك على أنّ الإيمان يوجد ويتنوع، ويكون كاملاً في بعض الناس، ناقصًا في البعض الآخر، ونفي كمال الإيمان لا يراد منه نفي مقاربة الكمال، ولكن قد يكون نفيًا لأكثر الإيمان، فإذا قال أهل العلم: هذا فيه نفى لكمال الإيمان.

لا يعني أنّه نفي لمقاربة الكمال، بل قد يكون نفيًا لأكثر الإيمان؛ ولهذا في حديث الزاني والسارق والّذي يشرب الخمر قال فيهم الله الله والله والله والله والله المؤمن الزنا يُنفى عنه اسم الإيمان، فلا يزني وهو مؤمن بالله الله الكنه مسلم، وهذا لمن غلبته شهوته؛ وذلك

لأنّ الإيمان يعود إليه إذا كانت شهوته غلبته في المعصية. أمّا إذا كان العبد دائمًا على هذه الحال؛ كالمدمن ونحو ذلك، فإنّه عند كثير من أهل العلم ينفى عنه اسم الإيمان، ويبقى معه اسم الإسلام، ويكون معه من الإيمان ما يصحّح به الإسلام - يعني: الحدّ الأدنى - لكنه لا يسمى مؤمنًا عند المقارنة بين الإسلام والإيمان، قال بعض أهل العلم: «فمن كان مديمًا للرغبة والرضا بالمعصية؛ كالزنا أو شرب الخمر أو السرقة، فإنّه مديمًا للرغبة والرضا بالمعصية؛ كالزنا أو شرب الخمر أو السرقة، فإنّه ينفى عنه اسم الإيمان، ويكون مسلمًا».

أمّا عند الإطلاق العام فلا يُنفى عنه الإيمان، ولكن نقول: هو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، ولو كان مصرًّا مداومًا عليها. ولهذا قال الله فك في أية سورة الحجرات: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ مَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا اَسْلمَنا وَلَمًا لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا اَسْلمَنا وَلَمًا لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا اَسْلمَنا وَلَمًا لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا اَسْلمَا وَلَمَا لَمْ عَير يَدُخُوا الإيمان فَقُوله عَلَى الزّانِي حَينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِن الله عند السم الإيمان، فقوله على: ﴿ لا يَزْنِي الزّانِي حَينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِن العَبْدُ خَرَجَ الحديث الآخر الذي جاء في السنن، وهو قوله على: ﴿ إذا زَنَى الْعَبْدُ خَرَجَ مِن ذلك الْعَمَل عَادَ إليه منه الْإِيمَانُ فَكَانَ فَوْق رَأُسِهِ كَالظّلّةِ فإذا خَرَجَ مِن ذلك الْعَمَل عَادَ إليه منه الْإِيمَانُ فَكَانَ فَوْق رَأُسِهِ كَالظّلّةِ فإذا خَرَجَ مِن ذلك الْعَمَل عَادَ إليه

الْإِيمَانُ "(1)؛ لأنّه حين الزنى لا يكون معه من الإيمان بالله واليوم الآخر إلا الحد الأضعف، حيث أتت الشهوة فأبعدت أو رفعت معظم ذلك الإيمان، ولم يبق معه إلا ما يصحح به إسلامه ويبقيه في دائرة الإسلام، فإذا نزع وراجع نفسه، وعلم أنّه عاصي، رجع إليه الإيمان.

وهذا بخلاف القائم على المعصية مديمًا عليها ؛ كالمدمن لشرب الخمر ، والمدمن للزنا ، الذي يرضى بذلك ويسره ، فإنّه يسلب عنه اسم الإيمان ، ويبقى عليه اسم الإسلام ، ما لم يستحلّ تلك الأمور فينفى عنه اسم الإسلام أصلاً ؛ لأنّه يكون مرتدًّا بذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٩٠)، والترمذي (٢٦٢٥)، وابن منده في الإيمان (٣٥٢/٤)، والحاكم في المستدرك (٧٢/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣٥٢/٤) من حديث أبي هريرة

۳٦,

#### [ صفة الملة الناجية من النار ]

٩٤ ـ وعنه أيضًا قَال: قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَيَاْتِيَنَّ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيل حَذْوَ النَّعْل بِالنَّعْل حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى أُمَّهُ عَلائِيةً لكَانَ فِي أُمَّتِي مَنْ يَصْنَعُ ذَلكَ، وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلى إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلى إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلى إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلى إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ مُلهُ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلةً، وَتَفْتُرِقُ أُمَّتِي عَلى إِسْرَائِيل تَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلى أَلْلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلا مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِي النَّارِ إِلا مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِي النَّارِ إِلا مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِي النَّارِ إِلا مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ اللهِ عِلْهُ وَاصَاحًانِي» (١)، رواه الله؟ قال: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأُصَاحًانِي» (١)، وهاه الترمذي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٤١) وقال: «هذا حديث غريب لا نعرف إلا من هذا الوجه»، وأخرجه الحاكم في المستدرك (۲۱۸/۱)، وكلاهما من حديث عبد الله بن عمرو وأخرجه الطبراني في الأوسط (۱۳۷/۵)، والصغير (۲۹/۲) من حديث أنس

وروي نحوه من حديث أبي هريرة، وسعد بن أبي وقاص، ومعاوية، وعمرو بن عوف المزني، وعوف بن مالك، وأبي أمامة، وجابر بن عبد الله، الله على أحمعين.

وصححه البغوي في شرح السنة (٢١٣/١)، والحديث فيه عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الأفريقي، قال الحافظ في التقريب: «ضعيف في حفظه، وكان رجلاً صالحًا». وانظر: تهذيب التهذيب (١٧٣/٦)، والمهزان (٦١/٢٥)، والكامل (٥٩٠/٤).

### الشرح:

حديثُ الافتراقِ رواه جمعٌ من الصحابةِ: عبد الله بن عمرو، وأبو هريرة، ومعاوية، هذا الحديث الإسلام ابن تيمية (١): هذا الحديث خبر، لكنه متضمن للنهي الشديد؛ لأن الأمم تلك قد لُعنت، ففيه النهي والأمر بالبعد عن الملل.

واليهود كان دينهم واحدًا، وكذلك النصاري، ثم حدث الافتراق، وكذلك هذه الأمة افترقت، وفرقة منها ناجية، قال النّبي «كُلّها في النّار إلا وَاحِدَةً»، قالوا: من هم؟ قال: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي».

فيا لها من موعظة ما أبلغها، ولو كان في القلوب حياة لكانت تسعى إلى الجنة والبعد عن النار، ومن أراد أن يبتعد عن النار فليتشبث بما كان عليه النبي وأصحابه والدين الذي كان عليه النبي وأصحابه واضح.

فالخوارج يقولون: نحن لسنا على ما كان عليه الصحابة.

وكذلك المرجئة يقولون: نحن نتكلم في شيءٍ سكتوا عنه.

وكذلك القدرية والمعطلة معترفون أنهم ليسوا على ملة الصحابة.

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٣)، ومنهاج السنة النبوية (٣/٧٦).

وتأمل هذا في جميع المسائل هل كان عليها النبي رضي الصحابة؟ أو دل عليه كلام النبي والصحابة؟

وجاء في لفظ عند أبي داود عن معاوية ﴿ أَنَّهُ سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أَقْوَامٌ تَجَارَى يهِم الأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الكَلَبُ يصَاحِبِهِ لا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ وَلا مَفْصِلٌ إِلا دَخَلهُ (١) ، هذا من الأمور الغيبية التي حصلت ، وفيه تحذير ، وقد ذكره بعد ذكر الافتراق. فقال أهل العلم: يفهم على معنيين:

الأول: أنه عام في أهل البدع، تتجاري بهم الأهواء مثلُ الكَلَبِ الذي يَدْخُلُ الجسمَ كُلَّه وهو مَرَضٌ في الكَلْبِ فإن عَضَّ آدميًا أُصيب به، فهو عام في أهل البدع، واحتجوا بجديث احتجاز التوبة عن كل صاحب بدعة، فلا يحصل لهم التوفيق إلى التوبة.

الثاني: من المشاهد أن من أهل البدع من رجع وتاب من بدعته ؛ كالخوارج الذين ناظرهم ابن عباس المنافقة ، فقد رجعت طائفة كثيرة منهم، قيل: الثلث، وقيل: النصف، وكالواثق الذي كان ينصر أهل البدع، ثم تاب، وكذلك غيرهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)، وأحمد (١٠٢/٤).

قال الشاطبي والشاطبي والنظهر أن قوله: «وسيكون في أمتي أقوام» بعد ذكر الفرق أنه كالتخصيص بأنه سيكون منهم أقوام، وهؤلاء هم الذين احتجز الله عنهم التوبة ؛ كما قال النبي الله احتجب التوبة على كل صاحب بدعة» (٢)، قال الشاطبي: فكيف يميز هؤلاء؟ ثم ذكر بعض الخصائص، فمنها:

- الظهور والمقاتلة لمن سواهم.
  - والنكاية بأهلِ السُّنَّةِ.

أما المستخفون فلا يصلح أن يُوصفوا بأن الكلب يتجاري بهم.

وقوله: «كُلُّهَا في النَّارِ إلا وَاحِدَةً»، ليس معناه هي كافرة؛ كمن قال عنها: إنها فرق نارية، لكنهم لم يدخلوا في الإسلام كله سواءً في الأحكام أو العقائد، فقد فرَّقوا دينهم، أما الفرق الكافرة فهي خارجة عن الثلاث والسبعين.

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام (٢٨٧/٢ ـ ٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في الأوسط (۲۸۱/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (۲۱/۱)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥٩/٧) من حديث أنس بن مالك . قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٨٩/١): «ورجاله رجال الصحيح غير هارون بن موسى الفروي وهو ثقة». وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٤٥/١): «إسناده حسن»

وابن المبارك ﷺ ـ لما ذكر المبتدعة فذكر أربع فرق، ولم يذكر الجهمية، فقيل له: والجهمية؟ - قال: «إنها ليست من الأمة، إنى  $(1)^{(1)}$  لأحكى قول اليهود والنصاري والفرق، ولا أحكى قول الجهمية فيجب أن نحذر من أخذ ما سوى هذا الدين ولنتبعه كما قال الله على الله ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِ ٱلسِّلْمِكَ آفَةً ﴾ [البقرة: ٢٠٨]، وهذا الحديث يحتاجه طالب العلم في مواجهة أهل البدع، وفي بيان الحق، فالخرافيون والقبوريون خاصة، وأهل البدع عامة، إن قلت لهم: هل كان النبي على ما أنتم عليه من بناء القباب على القبور وتعظيمها، ومن الاستشفاع بالموتي والاعتقاد فيهم؟ فسيقولون: لا، وكذلك القدرية والجبرية وأهل البدع كلها، فتمسك بهذا الحديث وسل المبتدع هذا السؤال ثم قل: ألا يسعنا ما وسعهم؟ ألا نرضى بما رضوا به؟ ألا يكفينا ما كفيهم؟ فهذه مسألة مفيدة في المجادلة بالتي هي أحسن. وفرق الشيعة قد انتهى وجودهم، والموجودون الآن يقال لهم: روافض،

<sup>(</sup>۱) انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (۷۱/۱)، والصواعق المرسلة (۱۳۹۸/)، والتمهيد لابن عبد البر (۱۲۳۷)، وسير أعلام النبلاء (٤٠١/٨).

والروافض قد اختلف فيهم العلماء (١)، هل يدخلون في الفرق الثلاث والسبعين أم أنهم خارجون عن الإسلام؟

والأظهر أن الذي يعتقد اعتقاد الروافض من سب الصحابة وأنهم ضلوا إلا القليل منهم، ودعاء غير الله، وغير ذلك من معتقداتهم، فهو خارج عن الفرق؛ لأنه خارج عن الإسلام، ولكن لا يحكم علي معين.

<sup>(</sup>۱) ) قال شيخ الإسلام كَالْكُهُ في الصارم المسلول (١٠٦١ - ١٠٦٤): "وقد قطع طائفة من الفقهاء من أهل الكوفة و غيرهم بقتل من سب الصحابة، وكفر الرافضة، قال محمد بن يوسف الفريابي - وسئل عمن شتم أبا بكر - قال: كافر، قيل: فيصلى عليه؟ قال: لا، وسأله كيف يصنع به وهو يقول لا إله إلا الله؟ قال: لا تمسوه بأيديكم، ادفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته.».

وذكر نحو ذلك عن أحمد بن يونس، وأبي بكر بن هانئ، وعبد الله بن إدريس، والحسن ابن الحسن.

إلى أن قال: «وصرح جماعات من أصحابنا بكفر الخوارج المعتقدين البراءة من علي وعثمان، وبكفر الرافضة المعتقدين لسب جميع الصحابة، الذين كفروا الصحابة وفسقوهم وسبوهم.» ا.ه.

#### [ إثم من دعا إلى ضلالة ]

90 - ولمسلم عن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ مرفوعًا: «من دَعَا إلى هُدَّى كَانَ له مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ من تَبِعَهُ لاَ يُنْقِصُ ذلك من أَجُورِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ دَعَا إلى ضَلاَلَةٍ كَانَ عليه مِنَ الْإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مِنْ تَبِعَهُ لاَ يُنْقِصُ ذلك من آثامِهِمْ شَيْئًا»(۱).

#### الشرح:

هذا الحديث يدل على فضل نبينا محمد الله وأن أحدًا لن يبلغ منزلته لا من الأنبياء والمرسلين، ولا من غيرهم من الأولياء، وتعليل ذلك من جهتين:

الجهة الأولى: أن هذا الحديث دل أن من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، والنبي الله دعا إلى الهدى من جهة العقيدة والشريعة، وإلى تفاصيله، و تبعته عليه أمته، فهو الله عثل أجور أمته لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا. فلا يبلغ أحد منزلته الله الفضل بعظم الأجر: ﴿ يَكَأَيُّهُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرُمُ مِن ذَكَرُمُ مِن ذَكَرُمُ مِن ذَكَرُمُ مِن أَحَد منزلته الله الله عظم الأجر: ﴿ يَكَأَيُّهُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٧٤).

وَأَنْفَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقِمَا إِلَى التَعَارَفُوا إِنَّا الْحَصَرَمُكُمْ عِندَاللّهِ الله على الله عند الله بالحسنات، فأعظمهم حسنات نبينا على الله فهذا فيه إبطال قول غلاة الصوفية: إن الولي قد يكون أفضل من النبي. يعني: أفضل من محمد على والعياذ بالله من قولهم هذا، وكذلك قول الرافضة: إن أئمتهم أفضل من الأنبياء بما فيهم محمد الله عن المنهم محمد الله عن المنهم محمد الله عن المنهم أفضل من الأنبياء بما فيهم محمد الله عن المنهم أفضل من الأنبياء بما فيهم محمد الله عنه المنهم أفضل من الأنبياء بما فيهم محمد الله المنهم أفضل من الأنبياء الله عنه المنهم محمد الله المنهم أفضل من الأنبياء الله عنه الله عنه الله المنهم محمد الله المنهم أفضل من الأنبياء الله المنهم محمد الله المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم أفضل من الأنبياء الله الله المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم المنهم المنهم المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم أفضل من الأنبياء المنهم أفضل من الأنبياء المنهم المنهم المنهم المنهم الله المنهم المنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٨١، ٢٧٧٤)، ومسلم (١٥٢) من حديث أبي هريرة ١٥٣٠)

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٢٦) من حديث أبي ذر ١٤٠٠

وكذلك في الحديث التخويف الشديد من أن يدعو المرء إلى ضلالة، فإن المرء إذا دعا إلى ضلالة وسن سنة سيئة، فتبعه عليها أناس، فعليه إثم من اتبعه في ذلك أيضًا، وهذا فيه التخويف من أن يُحدث المرء لنفسه أو لأهل بيته أو لمجتمعه بابًا من أبواب الضلال، فمثل هذا تتراكم عليه الذنوب؛ لأنه هو الذي سنَّ ذلك، أو هو الذي دعا إليه، وهو الذي وجه أنظار الناس إليه وجعل بابه مفتوحًا؛ كما جاء في الحديث الآخر: "وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَم سُنَّة سَيِّئة فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَهُا وَكما جاء في الحديث الآخر: عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِم شَيْءً" (١)، وكما جاء في الحديث عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِم شَيْءً" (١)، وكما جاء في الحديث عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِم شَيْءً" (١)، وكما جاء في الحديث الصحيح أيضًا: «لا تُقتُلُ نَفْسٌ ظُلُمًا إلاّ كَانَ عَلَى ابْنِ آدمَ الأَوَّلِ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَا»، ثم علل ذلك بقوله: «لأنَّهُ أوَّلُ مَن سَنَّ الْقَتْلَ» (٢).

فيجب أن يخاف الإنسان أن يفتح على الناس باب شر، إما بكلام، أو بتصرفات، أو يتساهل في أمر، أو يدعو إلى شر أو معصية أو ضلالة، فيتبعه من يتبعه على ذلك، خاصة في الأمور المستأنفة - يعنى: ليست

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله ١٠٠٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٣٥)، ومسلم (١٦٧٧) من حديث ابن مسعود ١٠٥٠

معروفة . أما في أمور الذنوب والمعاصي التي جرت عادة الناس عليها، وفيما جعل الله عجل في بعض النفوس من الميل إلى ذلك، فهذا قد لا يدخل في هذا الباب، لكن الشيء الجديد الذي يدعو الناس إلى ضلالة ـ والعياذ بالله ـ في المنهج، أو في السلوك. مثل كثير من الأمور التي تدعو إلى الفساد مما ابتُلى بها الناس: من القنوات، والفضائيات، وأشباه ذلك. فيكون هو أول من يأتي بها، ثم يتساهل الناس فيها، فهو عليه من الإثم مثل آثام من اتبعه في ذلك أو تأثر به في ذلك ؛ لأنه هو الذي سنَّهَا، «وَمَنْ سَنَّ فِي الإسْلاَم سُنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَىءً ، والعياذ بالله. فهذا الحديث كما أن فيه الفضل العظيم والترغيب كذلك فيه التخويف والترهيب الشديد، فالمؤمن ـ وخاصة طالب العلم ـ دائمًا يسعى إلى حث الناس إلى الخير حتى يحظى بهذا الأجر، وأيضًا يُخَوِّف من مثل ما جاء في هذا الحديث. ومن أمثلة من يدعو إلى ضلالة: أن يقول مدرس لطلابه كلامًا لا يعقل معناه، أو يتساهل فيه، وينقله عنه الطلاب ويقولون: قد قال لنا المدرس كذا وكذا، وينقلونه إلى من بعدهم، وَيكون في هذا الكلام ضلال لهم ولمن سمعه.

وما حصلت التأويلات، وما حصلت البدع ولا انتشرت في الأمة إلا بالنقل، وهذا ينقل عمن قبله، وإلا لو أن الكلام وُقف عند الأول لما

انتشرت البدع، لكن الأول سنَّها ثم تبعه من لا يفهم، وتتابع الأمر بعد ذلك. لهذا فإن الداعية والخطيب والمدرس عليهم أن يخافوا أشد الخوف من الكلام بغير علم ؛ لأن الشريعة لا تنقل إلا بالكلام. فإذا قال كلمة لا يعرف معناها، أو لا يعرف ثبوتها، أو بمجرد رأيه أو عقله أو استحسانه، سواء في مسائل الدين الأصلية من العقيدة والتوحيد، أو معرفة ما عليه الشريعة أو القواعد، أو في مسائل العمل، أو السلوك، أو الدعوة، أو المواقف، ونحو ذلك، كان كلامه هذا شرًا ووبالاً عليه. والإنسان لا يكون رأسًا في شيء ليس له عليه بينة في الشريعة ، فإذا أردت أن تكون مبلِّغًا في الخير، أو قائدًا، أو نحو ذلك، فاحرص أن تكون متثبتًا مما تقوله بيقين، وألا تلحقك عليه فيه غلالة أو شك ؛ بل كن على يقين، فقد قال ﷺ: «لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا، لاَ يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلاَّ هَالِكٌ، وَمَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا»<sup>(۱)</sup>.

أما إذا صار الأمر مشتبهًا عليك في المسائل فاتركه، فلست ملزمًا بأن تقول، ولست ملزمًا بأن تعمل، والإنسان ألزَم ما عليه براءة ذمته أمام الله على النبي الله المحديث فيه الحث على اتباع هدي النبي الله المحديث فيه الحث على الباع هدي النبي الله المحديث فيه الحديث فيه المحديث في المحديث في

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣١٥).

صحابته ، ولزوم الجماعة، والتحريض على لزوم السنة والدعوة إليها، والحذر مما يخالف ذلك.

777

امن دَلَّ على خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ

97 ـ وله أبي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيِّ قال جاء رَجُلَّ إلى النبي اللهِ فقال إنه أَبْدِعَ بِي فَاحْمِلْنِي فقال ما عِنْدِي فقال رَجُلُّ يا رَسُولَ اللَّهِ أَنا أَدُلُّهُ على من يَحْمِلُهُ فقال رسول اللَّهِ اللهِ مَنْ دَلَّ على خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ »(۱).

#### الشرح:

قوله: «إني أَبْلِعَ (٢) بِي فَاحْمِلْنِي » يعني: أنه احتاج إلى راحلة وانقطع به السير، أو لم يستطع أن يمشي، قال له النبي الله: « ما عِنْلِي »، يعني: ليس عندي شيء أحملك عليه، فأتى رجل فقال: « أنا أَذُلُهُ على من يَحْمِلُهُ »، فقال الله: « من ذَلَ على خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ فَاعِلِهِ».

فلما أعان هذا الرجل أخاه على وسيلة من وسائل الخير صار له مثل أجر الفاعل، وهذا يدخل تحت قاعدة: (الوسائل لها أحكام المقاصد)،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٩٣).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: «أي انقطع بي لكلال راحلتي). انظر: النهاية (١٠٧/١). وقال أيضًا قبل ذلك: «أُبدعت الناقة إذا انقطعت عن السير بكلال أو ظَلْع ؛ كأنه جعل انقطاعها عما كانت مستمرة عليه مِنْ عادة السير إبداعًا، أي إنشاء أمر خارج عما اعْتِيد منها» اهـ

أعانه على الخير.

فمن سعى في وسيلة إلى مقصد محمود وكانت الوسيلة مشروعة فإنه يؤجر على الوسيلة ؛ كما قال ركان في ذكر السير إلى الجهاد: ﴿ وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًّا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ١٢١]، لأن المسير في الوادي وسيلة إلى بلوغ الغاية وهي مواجهة العدو، فصارت خطوات قطع الوادي مكتوبة لهم. وفي هذا الحديث أيضًا لما انقطع بهذا الرجل المسير وكان العمل صالحًا، والمقصد والغاية محمودة، فدله رجل على من يحمله، فقال رسول الله على: «من دَلَّ على حَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ ، ؛ لأنه إذا انقطع عن السير انقطع الخير الذي أراده، وهو: بلوغ الغاية وبلوغ المقصد، فلما أعانه الرجل على بلوغ الغاية كان له مثل أجر الفاعل لتلك الغاية، يعني: إذا كان المقصد جهادًا أو حججًا أو نحو ذلك، فمن حمله فله مثل أجر فاعله، ومن دله على من يحمله له مثل أجره أيضًا، وهذا يدل على أن قوله على: «من دَلَّ على خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أُجْرِ فَاعِلِهِ، يدخل في الإعانة على الخير، ويدخل فيه الدعوة إليه. وهذا مراد الإمام وَ الله في إيراده هذا الحديث بعد حديث: «من دَعًا إلى هُدًى ... اليدل على أن الإعانة في وسائل الخير أيضًا داخلة في هذا الأصل العظيم، فالوسائل لها أحكام المقاصد، وللإنسان مثل أجر من

<u>.</u> ٣٧0

## [ أجر من أحيا سنة من سنن المصطفى ﷺ ]

٩٧ - وعن عمرو بن عوف هذه مرفوعًا: «مَنْ أَحْيَا سُنَّةً مِنْ الْأَجْرِ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ سُنَّتِي قَدْ أُمِيتَتْ بَعْدِي فَإِنَّ لَهُ مِنْ الْأَجْرِ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ لَا يَنْقُص مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ عَلَيْهِ مِثْلَ إِثْم مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ لَا يَنْقُص لَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ عَلَيْهِ مِثْلَ إِثْم مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ لَا يَنْقُص لَ الله وَرَسُولُهُ فَإِنَّ عَلَيْهِ مِثْلَ إِثْم مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ الله يَنْقُص لَ الله مِنْ النَّاسِ الله عَلَيْهِ مِثْلَ إِثْم مَنْ عَمِلَ يَهَا مِنْ النَّاسِ الله وهذا المَعْد وهذا المَعْد والله المَعْد الله والله المَعْد الله والله المَعْد وهذا الفظه (١).

#### الشرح:

قال: «رواه الترمذي وحسنه» ونسخة عمرو بن عوف هذه معروفة ـ كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده ـ يحسنها الترمذي كثيرًا، وهي في إسنادها ضعيفة جدًا، لأن فيها كثير بن عبد الله صاحب النسخة ضعفه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٧٧) وقال: «هذا حديث حسن»، وأخرجه ابن ماجه (۲۱۰)، والبزار في مسنده (۳۱٤/۸)، والطبراني في الكبير (۱۰)، وابن عبد البر في التمهيد (۲۲۸/۲٤).

بعض الأئمة، وبعضهم ترك حديثه (١)، لكن ما دل عليه الحديث دلت عليه الخديث دلت عليه الأخر.

قوله والحديث: «وَمَنْ ابْتَدَعَ يِدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللّهُ وَرَسُولُهُ» استدل به بعض من يقسم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة؛ لأنه قال: «بِدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ»، قالوا: مفهومها أن ثَمَّ بدعة يرضاها الله ورسوله. لكن هذا المفهوم ليس بصحيح؛ لأن هذه ليس لها مفهوم بل هذا تأكيد للمعنى، «يدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ» يعني: وكل بدعة لا يرضاها الله ورسوله، فهي في هذا كقول الله وَلَى الله وَمَن يَتْعُ مَعَ الله الله الله ورسوله، فهو في هذا كقول الله الله المعلى المنافق الله ورسوله، فهي في هذا كقول الله الله المنافق الكنافة ومَن يَتْعُ مَعَ الله الله الله المنافق الله ورسوله، فهي في هذا كقول الله المنافق الكنافة ومن الله المنافق الله ورسوله، فهومه: المؤمنون: ١١٧٤، فقوله: ﴿ لَهُ بِهِم فَإِنَّما صَابُهُ وعَذَرَيِّهِ وَالله ورسوله، وكذلك دعاء إله آخر للمرء فيه برهان، وكذلك هنا: «وَمَنْ ابْتَدَعَ يدْعَةً لَا يَرْضَاهَا الله ورسوله، وكذلك يُرْضَاهَا الله ورسوله، وكذلك

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزي في العلل المتناهية (۱/۱۶): «هذا حديث لا يصح، والمتهم به كثير بن عبد الله، قال احمد بن حنبل: ليس بشيء، وضرب على حديثه في المسند ولم يحدث به، وقال يحيى: ليس حديثه بشيء ولا يكتب، وقال الشافعي: هو ركن من أركان الكذب، وقال ابن حبان: روي عن أبيه عن جده نسخة موضوعة لا يحل ذكرها في الكتب»اه.

كل دعاء إله آخر لا برهان للمرء به، فليس ثم بدعة يرضاها الله ورسوله. وذلك لأن المراد بالبدعة هنا البدعة في الدين، أما البدع في الدنيا فهذه لا تدخل في مسمى البدع الشرعية، فما نُهي عنه من اسم البدع والمحدثات فإنما هي محدثات في الدين أو بدع في الدين.

#### [أسباب الفتن]

٩٨ - وعن ابن مسعود ﴿ أنه قال: ﴿ كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا لَبِسَتْكُمْ فِيهَا الْكَبِيرُ وَيَرْبُو فِيهَا الصَّغِيرُ، إِذَا تُرِكَ مِنْهَا شَى ۚ قِيلَ تَرْكَتِ السَّنَّةُ ؟ قَالُوا: وَمَتَى ذَاكَ؟ قَالَ: إِذَا ذَهَبَتْ عُلَمَا وُكُمْ وَكَثَرَتْ عُلَمَا وُكُمْ وَقَلَّتْ فَقَهَا وُكُمْ، وَكَثَرَتْ فَرَّا وُكُمْ وَقَلَّتْ فَقَهَا وُكُمْ، وَكَثَرَتْ قُرَّا وُكُمْ وَقَلَّتْ فَقَهَا وُكُمْ، وَكَثَرَتْ أَمَنَا وُكُمْ، وَكَثَرَتْ قُرَّا وُكُمْ وَقَلَّتْ فَقَهَا وُكُمْ، وَكَثَرَتْ أَمْنَا وُكُمْ، وَالْتُمِسَتِ الدُّنْيَا يعَمَلِ الآخِرةِ وَتُفَقِّلُهُ لِغَيْرِ الدِّينِ » رواه الدارمي (١).

#### الشرح:

هذه الأحاديث والآثار عظيمة في هذا الباب، وهو باب الإيمان برسول الله ﷺ، ومن أصول الإيمان به ﷺ: أن تُلازَم وتُلتَزم سنته ﷺ، وملازمة السنة يكون في الأمور العلمية وفي الأمور العملية.

فالأمور العلمية: في مسائل الغيبيات في الله ﷺ وأسمائه وصفاته وأفعاله، وكذلك في اليوم الآخر من الحوض والميزان والجنة والنار .. إلى

<sup>(</sup>۱) أخرجه الـدارمي (۱۸٦)، وعبـد الـرزاق (۳۵۹/۱۱)، وابـن أبـي شـيبة (۳۷۱۵٦)، والحاكم في المستدرك (۲۰/٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (۳۲۱/۵).

آخر ذلك، وكذلك من الأمور الغيبية من الجن والملائكة وما أخبر به ﷺ، فكلام الله على صدق وعدل، وكذلك كلام رسوله على، قال على في وَتَمَتَ كَلِمَتُ وَلِكَ مِدَقَالَ عَلَى الله على الله على الله عن يعني: الشرعية، ﴿ مِدْقًا ﴾ في الأخبار لا كذب فيها، تعالى الله على عن ذلك، ﴿ وَعَدَلًا ﴾ أي في الأحكام.

﴿ وَتَمَتَ ﴾ يعني: في الأمر والنهي لا ظلم فيها. فملازمة السنة في الأمور العلمية يكون في مسائل الغيب، وهذه من أعظم ما حصل فيه الافتراء والبدع في المسائل الغيبية؛ في الجنة والنار، والملائكة والجن، والصفات، وأشباه ذلك.

والصورة الثانية من المسائل العلمية: أن تُلازم السنة بعدم تقديم العقل عليها، والعقل والقياس والرأي إنما هو خادم للسنة لا مقدمًا عليها، وقد ضل وابتدع وتنكب الصراط من قال: إن العقل هو القاضي الحكم والشرع هو الشاهد المعدل<sup>(1)</sup>، وهذه يقولها طوائف من المتكلمين وأهل البدع من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم. فالمسائل العلمية تُقدَّم فيها السنة

<sup>(</sup>١) قال أبو حامد الغزالي في فاتحة كتابه المستصفى (ص٣): «فقد تناطق قاضي العقل، وهو الحاكم الذي لا يعزل ولا يبدل، وشاهد الشرع، وهو الشاهد المزكى المعدل، بأن الدنيا دار غرور لا دار سرور ...». ا.ه..

على العقل، فالعقل خادم للسنة، فقد نصل بعقولنا إلى المعنى وقد لا نصل، وقد نفهم وقد لا نفهم، وأيضًا العقل مختلف، فقد يصل فلان العالم ولا يصل الآخر، والجميع واجب عليهم التسليم بما صح من السنة، وهذا من حقوق النبي الله.

ومخالفة السنة والأخذ بالبدع والمحدثات في هذه الأمة من الزمن الأول إلى زمننا هذا له عدة أسباب، منها:

أولا: الجهل، فالجهل بالسنة ينشأ عنه الأخذ بالبدعة، وإلا فالسنة كافية، فيُنشئ الجاهل عبادة يتعبدها، أو يتأول شيئًا من المسائل العلمية، فيصير إلى البدعة لأجل جهله.

ثانيًا: الهوى، والهوى لا شك أنه من أعظم أسباب حدوث البدع في هذه الأمة، فالخوارج والمرجئة والقدرية عندهم أهواء مع الجهل والتأويل الذي عندهم.

ثالثًا: إرادة الخير، فيكون عنده جهل وهوى، ويقول: أنا أريد الخير، وهذا مثل ما جاء أن ابن مسعود على جاء إلى قوم وقد جعلوا لهم كبيرًا وبينهم حصى، ويقول لهم: سبحوا مائة، هللوا مائة، احمدوا مائة...إلى آخره، فقال لهم: «لأنتم على طريق أهدى من طريق محمد مائة...إلى آخره، فقال لهم: «لأنتم على طريق أهدى من طريق محمد أو أنتم على شعبة ضلالة؟ هذه آنية رسول الله الله الم تكسر يعني أن العهد قريب وهؤلاء زوجاته الله الم يمتن، وهؤلاء أصحابه الم فقالوا: يا أبا عبد الرحمن الخير أردنا. قال: كم من مريد للخير لم يبلغه» (۱). فهذا التسبيح الذي فعلوه مشروع، لكن أضافوا عليه صفة يبلغه» (۱). فهذا التسبيح الذي فعلوه مشروع، لكن أضافوا عليه صفة العلمية أو في المسائل العملية قول القائل: أردنا الخير. وابن مسعود معلى هذه الشبهة بأبلغ رد.

رابعًا: الغلو، وهو مجاوزة الحد المأذون به، إما في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، فمن جاوز الحد المأذون به في ذلك فإنه لا يؤمن عليه، بل يَصير في المخالفة والبدعة.

- فالذين جاوزوا الحد في الجهاد صاروا إلى بدعة الخوارج.
- والذين جاوزوا الحد في مسألة التحكيم صاروا إلى الخارجية.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه (٢٠٤)، وبحشل في تاريخ واسط (ص١٩٨، ١٩٩).

- والذين جاوزوا الحد في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر صار
   بهم الأمر إلى الخروج على الولاة ؛ كما هو دين المعتزلة.
- والنفين جاوزوا الحد في الأذكار صار بهم الأمر إلى بدع الاجتماع على الأذكار.
- والذين جاوزوا الحد في السلوك والزهد صار بهم الحال إلى أن سلكوا مسلك التصوف المبتدع.
- والذين جاوزوا الحد في تنزيه الله الله الله الله الله الأمر إلى التعطيل.

وهكذا في أشياء كثيرة، فالغلو من أعظم أسباب ترك السنن والأخذ بالبدع، وهذه كلمات لها زيادة تفصيل.

والمقصود مما يتعلق بهذه الآثار العظيمة: أن من أعظم حقوق النبي على أمته بعد الإيمان به: أن يُقتفى سبيله في وأن تُترك الأهواء والبدع. وقد أورد الإمام والله أثر ابن مسعود الله الذي ذكر فيه التحذير من زمان يكثر فيه القراء ويقل فيه الفقهاء، وهذا الزمان الذي نعيشه من هذا الزمان، بل والزمان الذي قبله حين كثر القراء والمنتسبون للعلم في الجامعات في شتى البلاد الإسلامية، ولكن الفقهاء بالدين والفقهاء بالكتاب والسنة يقلُون، والقراء إذا كثروا معناه أنه تكثر مصادرهم في بالكتاب والسنة يقلُون، والقراء إذا كثروا معناه أنه تكثر مصادرهم في

القراءة فتكثر الكتب، لكن الفقه بالكتاب والسنة يقل، وهذا يدل على أن طالب العلم يحذر من عدم الفقه في الدين.

#### والفقه في الدين مرتبتان:

الفقه الأكبر: وهو الفقه في توحيد الله كلن، يعني: الفهم في توحيد الله كلن، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وهذه أمور العقيدة (١).

والفقه الأصغر: وهو بمعرفة الحلال والحرام.

وأدلة هذين من الكتاب والسنة، فهذا هو حقيقة الفقه، وملازمة طريقة الصحابة هذا هو الفقه، أما غير ذلك فإن المرء يكون بعيدًا عن طريقة السلف والهدي النبوي بمقدار ما تكون عنده المخالفة. فالواجب على طالب العلم أن ينتبه لهذا كثيرًا، وأن يكون اهتمامه أعظم ما يكون بالفقه في الدين، فهو الذي سينجيه في الآخرة - إن شاء الله تعالى - عند لقائه لربه على، وبقدر ما يعطيك الله على من الفهم والصبر والتؤدة وما تُوفَّق إليه، فتعرف أدلة العقيدة من الكتاب والسنة، وأدلة الفقه من

<sup>(</sup>۱) لذا سمى الإمام أبو حنيفة كتابه في الإيمان: «الفقه الأكبر». انظر: الفتوى الحموية الكبرى (٤٦/٥) من مجموع الفتاوى. وفيه: قال أبو حنيفة: الفقه الأكبر في الحدين من الفقه في العلم، ولأن يفقه الرجل كيف يعبد ربه خير له من أن يجمع العلم الكثير»اهد.

الكتاب والسنة، فتكون على خير بإذن الله، وهذه طريقة السلف في العلم والعمل.

## [ من يهدم الإسلام]

٩٩ ـ وَعَنْ زِيَادِ بْنِ حُدَيْرٍ قَالَ: قَالَ لِي عُمَرُ ﴿ هَالُ اللَّهِ عَمَرُ ﴿ هَالُ تَعْرِفُ مَا يَهْدِمُهُ زَلَّةُ الْعَالِمِ تَعْرِفُ مَا يَهْدِمُهُ زَلَّةُ الْعَالِمِ وَحُكْمُ الأَيْمَّةِ الْمُضِلِّينَ. رواه الدارمي أيضًا (١).

ا ١٠١ ـ وعن ابن مسعود الله قال: مَن كَانَ مُسْتَنَّا، فَلْيَسْتَنَّ عَلَيه الفِتْنَةُ، أُولئك أصحابُ عَمد عَلَيه الفِتْنَةُ، أُولئك أصحابُ محمد عَلَيه كانوا أفضلَ هذه الأمة: أبرَّها قلوبًا، وأعمقها علمًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه (٢١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك في الزهد (ص١٦)، والمروزي في السنة (٣٠/١)، وابن أبي عاصم في السنة (١/٩٠).

وأقلَّها تكلُّفًا، اختارهم الله لصحبة نبيِّه، ولإقامة دينه، فاعرِفوا لهم فضلَهم، واتبعُوهم على أثرهم، وتمسَّكوا بما استَطَعْتُم من أخلاقِهم وسيرِهم، فإنهم كانوا على الهُدَى المستقيم. رواه رزين (۱).

## [ تحريم المجادلة في القرآن]

۱۰۲ - وعن عمرو بن شعیب عن أبیه عن جدّه قال: سمِع النبي ﷺ قومًا یتدارؤون بالقرآن فقال: «إنما هلك من كان قبلكم بهذا ضربوا كتاب الله بعضه ببعض، وإنما نزل كتاب الله يُصدّق بعضه بعضًا فلا تكذّبوا بعضه ببعض، فما علِمتم منه فقولوا وما جهِلتم فكِلوه إلى عالمه» رواه أحمد وابن ماجه (۲).

<sup>(</sup>١) رواه رزين كما في المشكاة (١/٦٧)، وأبو نعيم في الحلية (١/٥٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند (١٨٥/٢)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢١٦/١١)، والطبراني في الأوسط (٢٢٧/٣)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤١٧/٢).

وأخرج ابن ماجه نحو هذا الحديث (٨٥) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وفيه أن رسول الله على قال: «بهذا أمرتم؟ أو لهذا خلقتم؟ تضربون القرآن بعضه ببعض؟ بهذا هلكت الأمم قبلكم».

## الشرح:

هذه الآثار فيها الحث على لزوم طريق السلف الصالح ـ رضوان الله عليهم ـ، والاستقامة عليه، فصحابة رسول الله هم خير هذه الأمة وأفضلها؛ كما جاء في الحديث: «خَيْرُكُمْ قَرْنِى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ كُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ كُمْ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ كَانوا اللهِ على الهُدى المستقيم».

وخص حذيفة بهذه الوصية القراء وقال: «اتقوا الله يا معشر القرّاء»، فوصفهم ونادهم بالصفة التي تخصهم دون غيرهم، وهذا فيه أدب؛ أن الْمَنادَى يُنادَى بالصفة التي تخصه، فإذا كان مع الناس مخصصًا بصفة فيه فإنه يُنادى بما يخصه من الصفات؛ لأن هذا يميزه، فناداهم وقال: «يا معشر القرّاء»، أي: يا معشر الذين يطلبون العلم «خذوا طريق من كان قبلكم»، أي: استقيموا على طريق من كان قبلكم من صحابة رسول الله في وسلف هذه الأمة، فإن كان في بعضكم ما ليس على وجه الاستقامة فليستقم، أي: يحصل الاستقامة، وإن كان بعضكم مستقيمًا فليثبت على هذا الاستقامة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥) من حديث عمران بن حصين .

وَلِمَ يُؤمر بالثبات عليها؟ الجواب: لأن الثبات على الاستقامة عزيزً، فإن القلب يتقلّب، وإن العبد ـ ولو كان عالمًا أو طالب علم أو صالحًا ـ لا تُؤمّن عليه الفتنة، ولا يُؤمّن عليه الانقلاب في قلبه أوفي عمله، فليتجنب ما يُغيّر دينه أو يغير عمله؛ ولهذا مما يوصى به ـ مثلاً ـ في خطب الجمعة: «أيها الناس اتقوا الله»، ومعناها: إذا كنت مُتّقِبًا لله فاثبت على هذه التقوى، وإن كان العبد عنده قصور، فهذه الوصية تُحرّكه ليُحاسب نفسه. وهكذا كان الصحابة في تربية من بعدهم، فقوله تُحرّكه ليُحاسب نفسه. وهكذا كان الصحابة في تربية من بعدهم، فقوله عليها.

ما هي هذه الاستقامة؟

الجواب: الاستقامة هي ما جمعت أمرين:

الأول: الفقه في الدين.

الثاني: ملازمة السنة.

لأن العبد لا يكون ثابتًا على الاستقامة أو محصلاً لها إلا أن يجمع الأمرين، بأن يكون فقهه في دينه بقدر ما يحتاج إليه، وأن يكون متابعًا للسنة، فإذا قل فقهه في الدين ضعفت استقامته بقدر ذلك، وإذا زهد في اتباع السنة وخالفها ضعفت استقامته بقدر ذلك. ولذلك أهل البدع إنما نشؤوا في جرّاء أحد هذين الأمرين، إما قلة فقه في الدين، وإمّا الذهاب

و الفقه في الدين وعلم الشرع يذهب عن المرء بتركه ؛ ذلك لأن العلم كالشجرة يحتاج إلى مداومة مراعاة وسقي، فإن سقيته فإنه يظلّ حيًا، وإلا فإنك لن تستظلّ تحت ظله. إذًا لزوم السنة والاهتمام بها فيصل ما بين أهل الاستقامة الحقة الذين على ما كانت عليه الجماعة الأولى، وهم صحابة رسول الله على، وبين أهل البدع والمحدثات، وما ظهرت الفرق والجماعات المخالفة للإسلام إلا بتحكيم الآراء على السنة، فالأحاديث واضحة، ويأتي أهل البدع والأهواء فيردون السنة، فإذا ردوها خالفوا ما يجب عليهم وضلوا عن سبيل الاستقامة.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۱۹/۵). كذا في نسخة مركز الملك فيصل رقم ۲۰۳. أما في نسخة الظاهرية، وهي المتداولة ففيها: «وأعطوا فهومًا، وما أعطوا علومًا». والأول أقرب، والله أعلم.

ولهذا المسلم يدعو الله على في كل صلاة بقوله: ﴿ آمدِنَا الْعَرَالُ اللّهُ عَيْمَ ﴾ الفاتحة: ١٦، يعني: اهدني للسبيل القويم الذي به أكون مستقيمًا، وهذا الصراط هو صراط الأنبياء وصراط السلف الصالح صحابة رسول الله على، قال على: ﴿ مِرَا اللّهِ اللّهِ الله الفاتحة: ١٧، وأولئك هم المنعم عليهم؛ الأنبياء والرسل وصحابة رسول الله على ومن سلك سبيلهم من أهل العلم بعدهم. فهذه الوصية عامة لم ينج من مخالفتها إلا الذين التزموا بما كان عليه السلف في الأمور كلها، وحرصوا أشد الحرص على ما كان عليه السلف، ورأوا نهجهم، وعرفوا ما كانوا عليه، ويريد حذيفة على بهذه الوصية أن يوصي ويأمر أهل العلم وطلبة العلم بالاستقامة، وذلك بلزوم الطريق المستقيم، وهو ما كان عليه النبي على وصحابته .

وهؤلاء القراء إذا استقاموا فهم القدوة، وإذا أخذوا بالأهواء والبدع والآراء المختلفة والاجتهادات التي تُفرِّق، فإنه ولا شك يَفسد الناس بفسادهم؛ لأنهم إنما هم بعلمائهم وطلبة العلم عندهم وقرائهم، فطلبة العلم هم أهل الاستقامة الذين يُنظر إليهم، إن أخذوا يمينًا وشمالاً فسدت الجماعة؛ أي أنه لابد أن يكون تفرق، ولا بد أن تكون أقوال مختلفة لم يعد الناس يهتمون بأي قول من الأقوال؛ لأنه إذا تعددت

الاتجاهات وتعددت الاجتهادات بأمور المنهج وأمور السنة والأمور العامة، فإن الناس لن يأخذوا بشيء ؛ لأن عامة الناس والسواد في المسلمين لا يُلزمهم إلا شيئان معًا:

الأول: قوة السلطان.

والثاني: قوة أهل العلم واجتماع أهل العلم.

فإذا كان القراء تفرقوا واجتهدوا إلى أقوال كثيرة وفئات، إلى آخره، فإن أثر ذلك على الناس وعلى الدين وعلى الاستقامة سيكون أبشع الأثر؟ لهذا كانت وسيلة توحيد الناس هي أن يوحّدوا على السنة والسبيل والاستقامة، وهذه أقصر طريق؛ أن يوحّدوا على السبيل والاستقامة فإذا استقمنا على السنة والسبيل وكنا شيئًا واحدًا في ذلك، فإن الناس سيستقيمون، وإن الولاية ستتأثر ويكون هناك قوة.

وكل من رأى تاريخ المسلمين المتأخر من ثلاثة قرون وجد أنه ما قوي أناس إلا بالاجتماع في دينهم، ولا ضعفوا إلا بالتفرق، وإذا تفرقوا تسلط أهل الجاهلية، وأغروا بعضهم ببعض، وأخذوا بالخلاف والاجتهادات ما ييسر سبيل سنن الجاهلية المختلفة. لذلك كانت وصية حذيفة وصية عظيمة في صميم المنهج الذي اختص به صحابة رسول الله فقال: «خذوا طريق من كان قبلكم»، فإذا تركوا طريق السلف ضلوا، وإذا ضل القراء، وضل العلماء، وضل طلبة العلم، وضل

الدعاة، فإن الناس من باب أولى يضلون ؛ لأن الناس إنما هم بمقدَّميهم وبمن يقتدون بهم. وهذا الأثر فيه من الفوائد:

أن القراء هم الصفوة، وفي ذلك كان اسم القراء يطلق على حفظة القرآن وعلى طلبة العلم، قال الله المقورة المقورة القراء هم المؤرد المقراء في كل يعني: الأقرأ الأعلم بكتاب الله الله القراء هم الأفقه بكتاب الله الله المقورة من المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد المؤرد الله المؤرد المؤرد المؤرد الله المؤرد القراء المؤرد المؤ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري معلقًا في باب إمامة العبد والمولى (۱۸٤/۲ فتح)، ومسلم (٦٧٣) من حديث أبى مسعود الأنصارى ﷺ.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳۷۷).

وجد أن القراء كثروا والفقهاء قلُّوا، الفقهاء على الحقيقة، الفقهاء بالله عَلَى بتوحيده، الفقهاء بالحلال والحرام، الفقهاء بالسنة قلوا؛ ولذلك كثرت الأقوال الغريبة العجيبة التي تسمعها، فأصبح اليوم الصغير يسمع أكثر من قول، وكيف يوازن؟ وكيف يعرف أن هذا الأصح؟ هل كل أحد عنده من التقوى واليقين ما يتحرى فيه الصواب ولا يسأل إلا من يثق بعلمه ودينه؟ هذا قليل؛ لهذا إذا كثر القراء ولم يستقيموا على المنهج، ولم يستقيموا على مقتضى العلم، واستعجلوا، فإنه يحدث من المفاسد ما الله به عليم. لهذا صار من مسائل المنهج المهمة في الدعوة أن يُقام منهج العلم الصحيح ؛ لأن من وسائل البناء المهمة في الدعوة -سواء كان بناء الأفراد أو بناء الجماعات ـ أن يقوى بناء العلم ، كلما قوي بناء العلم على أصوله قوي بناء الدعوة والتأثير على الناس، سواء كان التأثير بالفتوى أو بالمحاضرة أو بالدرس إلى آخره. أما إذا قل العلم وصار ضعيفًا فإن التأثير سوف يكون ضعيفًا، وسيكون الناس حينئذٍ في أمر مريج وأقوال مختلفة ؛ كما هو ظاهر في أزمنة مختلفة، بل وإلى يومنا هذا في عدد من بلاد المسلمين.

لهذا ينبغي على كل من طلب العلم أن يحرص على الاستقامة بمعناها الواسع، الاستقامة في حفظ الواسع، الاستقامة في حفظ اللسان وحفظ الجوارح؛ لأن العبد يُنْكب بفلتات لسانه، يُنكب عما

يُعْرِض فيه عن بينة، يقول ما لا علم له به فيعاقبه الله على بأن لا يعلم مسألة أخرى، فيصبح في جهل بين فترة وأخرى؛ لهذا احرص يا طالب العلم، ويا معاشر القراء احرصوا على هذه الوصية بالاستقامة في كل المسائل، الاستقامة في أمور العلم، في أمور العمل، في أمور الصلات لإخوانك المؤمنين، في أمور الدعوة، في أمور الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجنب نفسك الهوى، وألزم نفسك بالاستقامة على ما دل عليه الدليل يكن الأمر في المستقبل خيرًا إلى خير.

أما إذا عظم التفرق وضعفت الاستقامة من القراء بخصوصهم - وهم العلماء وطلبة العلم - وأهل القراءة بعمومها، فإنه يحصل من المفاسد بقدر ما خالفوا. 790

# ٩ ـ باب التحريض على طلب العلموكيفية الطلب

١٠٣ ـ فيه حديث الصحيحين في فتنة القبر أن المنعَّم يقول: جَاءَنَا يِالْبَيِّنَاتِ، وَالْهُدَى فَأَجَبْنَا، وَاتَّبَعْنَا، وأن المعدَّب يقول: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْعًا فَقُلْتُ (١).

#### الشرح:

هذا الباب مناسبته لأركان الإيمان هو: أن الإيمان بمحمد والإيمان بالقرآن يعظم بالعلم، والنجاة أيضًا في الإيمان بمحمد على عند السؤال في القبر، فلا ينجو إلا من يعلم، ولهذا قدَّم لك ذكر السؤال في القبر، وأن المنعَّم يقول: «جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ، وَالْهُدَى فَأَجَبْنَا، وَاتَبَعْنَا، وهذا يدل على علمه بما جاء به محمد على وعلى اتباعه له. أما الكافر أو المنافق فيقول: « لاَ أَدْرِى سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُ »، فيدل على أنه فيقول: « لاَ أَدْرِى سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُ »، فيدل على أنه

<sup>(</sup>۱) حدیث فتنة القبر أخرجه البخاري (۸٦)، ومسلم (۹۰۵) من حدیث أسماء وقت الباب من حدیث أسماء وقت الباب من حدیث أنس ، وأبي هریرة، وجابر، وعائشة، والبراء بن عازب، وأبي سعید، أجمعین. انظر: فتح الباری (۲۳۷/۳).

فأهل الإيمان إنما يتفاضلون وتعظم درجاتهم ومراتبهم عند ربهم الله العلم بأركان الإيمان، فكلما زاد العلم زاد الإيمان، وكلما زاد الفقه في الدين زاد اليقين، إذا وفق الله الله عبده إلى العمل الصالح.

وهذا فيه النجاة في الآخرة عند السؤال في القبر وما بعده، وهذا من أعظم ما يحض طالب العلم على أن يتعلم ؛ لأن العلم هو سبيل النجاة، وليس سواء عالم وجهول.

و النَّاسَ يُمْتَحَنُونَ ويفتنون فِي قُبُورِهِمْ، والفتنة هي الابتلاء والاختبار، فتن الشيء يعني اختبره وامتحنه، والمقصود من هذه الفتنة مجيء ملكين خاصين يُقال لأحدهما (منكر) وللآخر (نكير) (١)، فيسألان الناس عن ربهم وعن نبيهم وعن دينهم؛ يسألان الناس هذه المسائل الثلاث العظيمة والأصول الثلاثة العظيمة.

<sup>(</sup>۱) ورد في تسمية الملكين الذين يسألان الإنسان في قبره بهذين الاسمين عدة أحاديث مرفوعة وموقوفة عن عدد من الصحابة، منهم أبو هريرة شاعند الترمذي (۱۰۷۱) وقال: «حسن غريب» اهـ. والطبراني في الأوسط (٤٤/٥)، ومعاذ شاعند البزار (٩٧/٧)، والبراء شاعند البيهقي في شعب الإيمان (٢٥٨/١) والطبراني في تهذيب الآثار (٢٠٠٠)، وأبو الدرداء شاموقوفًا عليه عند ابن أبي شيبة (٥٣/٣).

وإذا قيل: (فتنة القبر) فإن المقصود بها فتنة البرزخ؛ وذلك لأن الفتنة واقعة لما بعد الموت، وما بعد الموت هو الحياة البرزخية، وإنما سمي ذلك بفتنة القبر لأن غالب الناس يقبرون، ولكن لا يخص ذلك من قُبر دون من أحرق مثلاً وذرَّ، ومن فتت عظامه، أو نحو ذلك، الكل يقع عليهم الافتتان ويأتيهم الملكان، والله وكال قادر على كل شيء. قال العلماء: سُمي ذلك فتنة القبر لأن معظم الناس يُقبرون، أما غير المقبور فإنها حالات خاصة، فأطلق هذا الاسم باعتبار الغالب(۱).

و هذا يشمل الصغير والكبير والذكر والأنشى، من المسلمين والمنافقين والكافرين ؛ لأن الناس لفظ عام يدخل فيه جميع الإنس.

وإذا كان كذلك فهل هذا المفهوم هو المراد من هذا اللفظ أن هؤلاء جميعًا يفتنون؟ الجواب: نعم؛ فإن فتنة القبر تقع على جميع الخلق من الناس، يُمتحن المسلم، ويُمتحن المنافق، ويُمتحن الكافر، ويُمتحن

<sup>(</sup>۱) قال ابن أبي العز في شرح (ص٤٥١): «واعلم أن عذاب القبر هو عذاب البرزخ، فكل من مات وهو مستحق للعذاب ناله نصيبه منه قُبر أو لم يُقبر، أكلته السباع أو احترق حتى صار رماذًا ونسف في الهواء أو صلب أو غرق في البحر، وصل إلى روحه وبدنه من العذاب ما يصل إلى المقبور، وما ورد من إجلاسه واختلاف أضلاعه ونحو ذلك فيجب أن يُفهم عن الرسول على مراده من غير غلو ولا تقصير، فلا يُحمَّل كلامه ما لا يحتمله، ولا يُقصر به عن مراده وما قصده من الهدى والبيان» اهد. وانظر: الروح لابن القيم (ص٥٨).

الرجل، وتُمتحن المرأة، ويُمتحن الصغير، ويُمتحن الكبير، فهذه كلها جاءت بها الأدلة وفيها خلاف:

قال طائفة من أهل العلم: إن فتنة القبر تقع على المسلم والمنافق دون الكافر، أما الكافر فإنه لا يفتن (١).

وقال طائفة: تقع فتنة القبر على المسلم والكافر بعد بعثة النبي الله خاصة، وأما من قبل بعثة النبي الله فلا فتنة عليهم في قبورهم(٢).

والجواب: أن هذا ليس بصحيح ؛ بل الصواب تعميم ذلك، وأما ما استُدل به من حصر الفتنة مثلاً في هذه الأمة، من أن النبي الله قال: «إنه أُوحِيَ إِلَيَّ أنكم تُفْتُنُونَ في قُبُورِكُمْ» (٣) قالوا: وهذا الخطاب لهذه الأمة، ومعنى ذلك أن الفتنة خاصة بها.

<sup>(</sup>١) قال ابن عبد البر في التمهيد لابن عبد البر (٢٥٢/٢٢): «الآثار الثابتة في هذا الباب إنما تدل على أن الفتنة في القبر لا تكون إلا لمؤمن أو منافق ممن كان في الدنيا منسوبًا إلى أهل القبلة ودين الإسلام ممن حقن دمه بظاهر الشهادة، وأما الكافر الجاحد المبطل فليس ممن يُسأل عن ربه ودينه ونبيه، وإنما يُسأل عن هذا أهل الإسلام، والله أعلم» اهد. وانظر: شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور (ص ١٤٥)، ونيل الأوطار (١٣٩/٤).

<sup>(</sup>٢) قال الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (٢٢٧/٣): «سؤال الميت في هذه الأمة خاصة ؟ لأن الأمم قبلها كانت الرسل تأتيهم بالرسالة، فإذا أبوا كفت الرسل فاعتزلت وعوجلوا بالعذاب ...» اهـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨٦)، ومسلم (٩٠٥) من حديث أسماء بنت أبي بكر علياً.

والجواب: أن هذا من باب الخطاب وليس من باب الحصر، فهم يُفتنون في قبورهم لبعث النبي الخيطاب وليس من باب الحصر، فهذا اللفظ لا يدل على التخصيص (۱)، والأصل أن الفتنة عامة؛ وذلك لقوله على: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الذِّينَ مَامَنُوا بِالْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْمُعَنِّو الدُّنيَ وَفِي لقوله عَلَى: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الذِّينَ مَامَنُوا بِالْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْمُعَنِّو الدُّنيَ وَفِي اللهُ الل

فالصحيح أن فتنة القبر غير خاصة بأمة محمد الله بل الجميع، وأما القول بأنها خاصة بالمسلمين والمنافقين دون الكفار، فهذا غير صحيح ؛ بل الكافر أيضًا يُفتن ؛ كما دل عليه حديث البراء بن عازب الله الكافر أيضًا يُفتن ؛ كما دل عليه حديث البراء بن عازب

<sup>(</sup>۱) انظر: اعتقاد أئمة الحديث (ص ٦٩)، وإثبات عذاب القبر (ص ٣٣)، والروح لابن القيم (ص ٨٣ ـ ٨٧)، ومعارج القبول (٧١٨/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير عبد الرزاق (۳٤٢/۲)، وتفسير الطبري (۱۳/۱۳ ـ ۲۱۸)، وزاد المسير (۲۱/۲)، وتفسير ابن كثير (۵۳۳/۲)، والدر المنثور (۲٦/۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٢١٢)، وأحمد في المسند (٢٨٧/٤)، والطيالسي في مسنده (ص١٠٢)، وابين أبي شيبة في مصنفه (٥٤/٣)، والحاكم في المستدرك (٩٣/١)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١١٣٥/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/٣٥٦) وفي إثبات عذاب القبر (ص٣٧).

فقول القائل: (سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ) هذا لا يدل على أنه للمنافق والمسلم فقط؛ بل جاء في حديث البراء أن النبي على قال: «وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِن الدُّنْيَا وَإِقْبَالُ مِن الْلَّخِرَةِ نَزَلَ إلَيْهِ مِن السَّمَاءِ مَلاَئِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُم الْمُسُوحُ حَتى يَجْلِسُونَ منه مَدَّ السَّمَاءِ مَلاَئِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُم الْمُسُوحُ حَتى يَجْلِسُونَ منه مَدَّ السَّمَاءِ مَلاَئِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُم الْمُسُوحُ حَتى يَجْلِسُونَ منه مَدَّ السَّمَاءِ مَلاَئِكَةً سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُم الْمُسُوحُ وَتِي يَجْلِسُونَ منه مَدَّ النَّعْمَاءِ مَلاَئِكَةُ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ ، وهذا يدل على دخول الجميع في ذلك، النَّهُ اللهُ مَا يَشَا قُولُه اللهُ عَلَى دخول الجميع في ذلك، ويدل عليه أيضًا قوله الله اللهُ اللهُ

أما الصغير فإن طائفة كثيرة من أهل العلم قالوا: إنه لا يُفتن (١). وقد ثبت أن النبي الله دعا لصغير بأن يُعيذه الله من عذاب القبر، وكذلك أبو هريرة على دعا لصغير بذلك (٢)، وإذا كان ثبت أن ثم على الصغير عذابًا في القبر فهذا يعني أنه يُمتحن، ولا يُقال: إنه انعقد الإجماع على أن أطفال المسلمين في الجنة (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الروح لابن القيم (٨٧، ٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مالك في الموطأ (٢٢٨/١)، وعبد الرزاق في مصنفه (٥٣٣/٣)، وابن أخرجه الإمام مالك في الموطأ (٢٢٨/١)، وعبد الرزاق في مصنفه (٣٦٢٣)، والطحاوي في شرح أبي الدنيا في العيال (٢٠٢/١)، والطحاوي في الكبرى معاني الآثار (٢٠٩/١)، والبيهقي في الكبرى (٩/٤)، وابن عبد البر في الاستذكار (٣٨/٣)، وابن حزم في المحلى (١٥٨/٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد لابن عبد البر (٦/٨٦. ٣٥٨)، وتفسير ابن كثير (٣٠/٣. ٣٣)،

نقول: هذا صحيح، ولكن خبر النبي الله ودعاؤه هذا أيضًا بجب الإيقان به.

والدعاء للصغير لا يعني أن يكون حتمًا يعذب، ولكنه دعاء بأن يعاذ من العذاب والتعذيب، فمعنى ذلك أنه دعاء له بأنه إذا سأله الملكان، فإنه يجيب جواب المسلم المصيب المسدد، وهذا هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة أيضًا من أهل العلم من تلامذته كابن القيم وغيره.

المقصود من ذلك أن عذاب القبر عام لهذه الأمة ولغيرها: للكفار وللمسلمين والمنافقين، للصغير والكبير، للرجل وللمرأة.

وشرح النووي على صحيح مسلم (٢٠٧/١٦)، وفتح الباري (٢٤٤/٣).

وقال على: ﴿ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ﴿ وَمَا وَاللّهِ اللهِ ﴿ وَمَا وَاللّهِ ﴿ وَمَا اللّهِ ﴿ وَمَا أَلُمُ سِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمُ ﴾ [التوبة: ٣١] أي: معبودين من دون الله ﴿ وَمَا أَمُرُوا إِلّا لِيعَبُ دُوا إِلَا لَهُ الرّوبة: ٣١، وهذا يدل على أن الربوبية تأتي، ويكون معناها العبودية، وهذا إما أن يكون بطريق اللزوم؛ لأنه يلزم من هو رب أن يكون معبودًا وحده دونما سواه، وإما أن يكون بطريق اجتماع الألفاظ وافتراقها.

وقد قال إمام الدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بخلالية: «إن لفظ الإله والرب والألوهية والربوبية في الكتاب والسنة تدخل في الألفاظ التي إذا اجتمعت افترقت، وإذا تفرقت اجتمعت» (١)، وهذا ربما يكون لأجل التضمن واللزوم الذي بين اللفظين.

المقصود من ذلك أن قول الملكين للمقبور: «مَنْ رَبُّكَ ؟»، يعني: من معبودك؟ ودليل ذلك أن المحنة والابتلاء بالنبوات والرسالات إنما وقع في العبودية، ولم يقع في الاعتراف بالربوبية، فيكون معنى: «مَنْ رَبُّكَ ؟» من الذي تعبد؟ هذا هو السؤال الأول، والمسلم يجيب بقوله: «ربي الله»، يعني: معبودي الله، وأما المنافق فيقول: «هَاه هَاه لاَ

<sup>(</sup>١) انظر: مؤلفات الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب في العقيدة (ص١٧)، والـدرر السنية (٦٨/١)، والرسائل الشخصية ـ الرسالة الثانية (ص١٧).

قال: (فَيُقَالُ للرِّجُلِ: مَنْ رَبُّكَ ؟ وَمَا دِينُكَ؟)، الدين يعني: ما يلتزمه من الدين، وليس هو الدين الذي يعتنقه، فيجيب المسلم بالإسلام، والكافر بدينه، وهكذا المنافق أيضًا يتردد، والشاك والمرتاب يتردد، ويقول: (سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ).

ثم يسألانه عن النبي الذي أرسل إليه فيقولان: (وَمَن نَبِيك؟)، وبعد بعثة النبي السؤال عن محمد الله.

قال أهل العلم في قول المرتاب (هاه هاه لا أدري، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ): في قول المرتاب ذلك ما يدل على أن العقائد لا ينفع فيها التقليد، بل لابد فيها من معرفة الحق بدليله؛ لأنه هنا قلد غيره بدون حجة، فيكون مقتضى ذلك أن من يُشَبَّت، ويُلهم الحجة هو من عرف أجوبة هذه المسائل بدليلها. (١)

<sup>(</sup>١) قال السفاريني و الله : (قال علماؤنا وغيرهم: يحرم التقليد في معرفة الله تعالى، وفي التوحيد والرسالة، وكذا في أركان الإسلام الخمس ونحوها، مما تواتر واشتهر عند الإمام أحمد والأكثر، وذكره أبو الخطاب عن عامة العلماء، وذكره غيره أنه قول الجمهور، قاله في

وهذه المسائل الثلاث هي التي أورد أدلتها، وبينها الإمام محمد بن عبدالوهاب والنسائل الثلاث هي المشهورة باسم ثلاثة الأصول؛ فإن هذه الأصول هي: (مَنْ رَبُّك؟ وَمَا دِينُك؟ وَمَن نَبيُك؟).

قال على: ﴿ يُمَيِّتُ اللهُ الدِيا يَبْتهم الله بالقول الثابت، يعني: الآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] في الحياة الدنيا يثبتهم الله بالقول الثابت، يعني: بالتوحيد، والإسلام، والقول بالشهادتين، وذكر الله على حتى يتوف هم الله على ذلك، ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ يعني: إذا ابتدأت يتوف هم الله على ذلك، ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ يعني: إذا ابتدأت اخرتهم، وابتدأت قيامتهم، وقامت عليهم القيامة الصغرى عيني بالموت عيني من عند سؤال الملكين، (فَيَقُولُ الْمَوْمِنُ: رَبِّيَ الله، والإسلامُ دِينِي، وَمُحَمَّدٌ عَلَيْ نَبِيّي)، هذا جواب المؤمن الذي عرف أجوبة هذه المسائل بدليلها.

شرح التحرير، قال: وأطلق الحلواني من أصحابنا وغيره منع التقليد في أصول الدين) أ.هـ. انظر: لوامع الأنوار للسفاريني (٢٦٧١، ٢٦٧)، وانظر: المسودة في أصول الفقه لآل تيمية، (ص ٤٠٧)، وتفسير القرطبي (٢/ ٢١٢)، والتبصرة للشيرازي، (١/ ٤٠١)، والمحصول للرازي، (٦/ ١٢٥)، وروضة الناظر، (ص ٤٠٦)، وكشاف القناع للبهوتي، (٦/ ٣٠٦)

قال: (وَأُمَّا الْمُرْتَابُ؛ فَيَقُولُ: هَاه هَاه لاَ أَدْرِي، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْعًا فَقُلْتُهُ هذا حال المنافق، والكافر يجيب بما يعبد وما يدين به، (فَيُضْرَبُ يمِرْزَبَةٍ مِنْ حَدِيدٍ، فَيصِيحُ صَيْحةً يَسْمَعُهَا كُلُّ شَيْءٍ؛ إلاَّ الإِنسَانَ، ولَوْ سَمِعَهَا الإِنسَانُ؛ لَصُعِقَ)، وهذا نوع من أنواع العذاب، والميت يسمع قرع نعال من يخلفونه حال تخليفهم إياه، فهو إذًا له حياة خاصة، وله في روحه وبدنه تعلقات خاصة، والله تَظِلُ على كل شيء قدير، فهذا المنافق يُعذب، وأول عذابه أنه يُضرب يمرزَبة من حديد فيصيح صيحة من أثرها يسمعها كل شيء إلا الإنسان، وهذا يدل على أن الجن والحيوانات تسمع عذاب المعذبين (۱).

٤.٦

#### [ فضل العلماء على سائر الناس ]

### الشرح:

اللدين في هذا الحديث هو ما يشمل العقيدة والشريعة ؛ لأن الدين له ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان؛ كما في حديث جبريل التخلال الذي في المصحيح، لما سأل النبي على عن الإسلام والإيمان والإحسان، فلما انصرف قال على: «هَلَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ والإحسان، فلما انصرف قال على: «هَلَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ وينكُمْ»، فدين الإسلام له ثلاث مراتب، ومن ثلاثة الأصول التي يجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلمها: معرفة المسلم دينه بالأدلة، يعني: الإسلام، والإيمان، والإحسان.

فَإِذًا: «مَنْ يُرِدِ اللهُ يِهِ خَيْرًا يُفَقَّهُ فِي الدِّينِ»، يعني: يفقهه في العقيدة، ويفقهه في العقيدة، ويفقهه أيضًا في الشريعة في الحلال والحرام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١، ٣١١٦، ٧٣١٢)، ومسلم (١٠٣٧).

ودل هذا الحديث على أن من لم يتفقه، فإن الله على لم يرد به خيرًا، ومعنى (لم يرد به خيرًا): أن الله على لم يهيئ له أسباب الخير؛ لأن أعظم أسباب الخير في العلم والفقه في دين الله على.

والفقه في الدين جاء في القرآن في قول الله عظن في آية سورة التوبة: ﴿ فَلُوَلَانَهُ رَمِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَسَ فَقُهُوا فِي ٱلدِّينِ وَلِيُسْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا

رَجُعُواْلِلَيْمِمْ لَعُلَهُمْ يَعُدُرُونَ وَالتوبة: ١١٢١، وفي الحديث المراد به: الفقه مما أنزل الله على رسوله في القرآن وما جاء في السنة، وما جاء في القرآن والسنة يشتمل على العقيدة، ويشتمل على الحلال والحرام. فتخصيص العلماء علم الحلال والحرام بالفقه هذا اصطلاح خاص، أما دلالة النصوص والذي كان عليه هدي السلف في زمن الصحابه ومن بعدهم أنّ الفقه يشمل الفقه في الدين كله، وليس مخصوصًا بالفقه في الحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله على الحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله على الحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله على الحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله المحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله المحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله المحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله المحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد؛ الفقه في حق الله المحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه المحلال والحرام؛ بل أعلال والحرام المحلال والحرام المحلال والحرام المحلال والحرام المحلال والحرام المحلال والحرام المحلال والمحلول والمحلول

## الشرح:

الأولى: طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير الذي ينفع الناس وينفع بهائمهم، وهذا إذا نفع البهائم معه شرب اللبن، ومعه زيادة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٩)، ومسلم (٢٢٨٢).

اللحم، ومعه زيادة الصوف، ومعه أشياء كثيرة من المأكول والملبوس وحتى ما يُسكن أيضا، وهذا يدل على أن من قبل العلم، وأقبل عليه ؛ فعلِم وعمل أنه مثل الأرض التي أقبل عليها الناس بأنفسهم يشربون من مائها، ويرعون فيها أغنامهم، فهي خير لهم دائمًا.

والفئة الثانية: فئة تحفظ الماء، لكنها ما تنبت، وهذا مثال لمن قبل العلم، لكنه حفظه، ولم يعمل به يعني: عملاً كاملاً ولم يفقه حتى علم، وإنما حفظ فنقل، وهذا داخل في قوله على: «نَضَّرَ اللَّهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا ثُمَّ بَلَّغَهَا عَنِّي فَرُبَّ حَامِلٍ فِقْهٍ غَيْرٍ فَقِيهٍ وَرُبَّ حَامِلٍ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ (۱)، فمن حفظ العلم ونقله أيضًا داخل في الفضل، لكن فضله دون الفئة الأولى بكثير.

وأما الفئة الثالثة: الذين لم يرفعوا بالعلم رأسًا، فهم كالأرض القيعان التي لا تنبت كلاً، ولا تمسك ماء، لا تنبت ما ينفع الناس وأيضًا لا تمسك ماء ينفع الناس، فهي لا تحفظ، ولا تقبل على العلم بالحفظ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣٦٦٠)، والترمذي (٢٦٥١، ٢٦٥٧، ٢٦٥٧)، وابن ماجه (٢٣٠)، وأحمد في المسند (٢٣٧)، (٤٣٧/١)، (١٨٣/٥)، والدارمي (٢٢٨)، وأبو يعلى (٢٢٨)، وابن حبان (٢٦٨/١)، والطبراني في الكبير (١٥٤١) وفي الأوسط (٧٨/٢)، والحاكم في المستدرك (١٦٣١). وكتب فضيلة الشيخ عبد المحسن العباد رسالة أثبت فيها تواتره.

والمدارسة، وكذلك لا تعلم، ولا تدعو إلى الخير، فهذه قيعان، وهي مذمومة. وهذا الحديث يسمى حديث طالب العلم أو طلب العلم عند طائفة من العلماء، وشُرح عدة شروح جديرة بالمطالعة ؛ لأن النبي ضرب مثلاً في حقيقتك أنت، من أي فئة؟ فالمسلم يمكن أن يحدد فئته من هذا الحديث، هل هو من الفئة التي قبلت، فأنبتت الكلاً والعشب الكثير، واستقى الناس، وصاروا مصدر خير، أم من الفئة الثانية التي تحفظ، وتنقل، لكن لا تعمل، ولا تعلم، ولا تدعو؟ وإما أن يكون عمن لا يعلم ولا يعمل (قيعان) لا ينفع، لا يمسك ماءً ولا ينبت كلاً. فهذا مثل عظيم تحتاج فيه إلى تأمل وتدبر، ولا شك أن أركان الإيمان وأصول الإيمان تعظم في النفس بالعلم والتعليم.

فإذا حصل لك أن تعلمت بيقين العلوم الشرعية ـ وخاصة التوحيد والعقيدة ـ ، ثم علمت ذلك للناس بيقين أيضًا ، دون أن تدخل فيما لا تحسن ، فهذا من أعظم المراتب ، والعبد يبارك الله له في علمه وعمله إذا أخلص النية والقصد ، وأتى ما يحسن ، وترك ما لا يحسن ، فإذا زاد على ذلك العلم بالفقه والسنة ، وعلم الحلال والحرام ، ونفع الناس فيما يأتون وما يذرون ، فهذا يكون من الربانيين ، قال من الربانيين ، قال من أنكر من الربانيين ، قال من الربانيين ، قال من الربانين ، قال من الربانيين ، من الربانيين ، من الربان ، و نفع الربان ، و نفع

جمعوا بين الدراسة والعلم والتعليم. فطالب العلم نفعه متعدٍ حتى للجبال والشجر والبهائم.

فالعالم وطالب العلم يتعدى خيره وفضله إلى البهائم، حتى البهيمة التي تذبح يُعَلِّم كيف تُذبح «إِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ، فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ، فَأَحْسِنُوا اللَّبْحَةَ، وَلَيُرح ذَييحَتَهُ »(٢)، حتى في فأحسِنُوا اللَّبْحَة، وَلَيُرح ذَييحَتَهُ »(٢)، حتى في الشجر وما يحسن قطعه منه وما لا يحسن، سواء كان شجر الحرم أو غيره، وكذلك الجبال، وما يسمونه الآن حماية البيئة، كل ذلك يُرجع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٥٥) من حديث شداد بن أوس ﷺ.

فيه إلى أهل العلم، فصاحب العلم وطالب العلم فضله على الجميع. فطالب العلم بتعلمه علوم الشرع: التوحيد، والعقيدة، والفقه، وعلوم الحديث، يعلم أن الشرع ينهى عن التلهي بصيد الطيور والحيوانات، فينهى عن ذلك، ويبين أن الصيد يكون للحاجة؛ كالذي يحتاجه للأكل أو سيأكله، أو يبيعه لمن يأكله، أما أن يصيده للهو ثم يرميه، فهذا منهي عنه.

فالعالم يستغفر له كل شيء حتى الحيتان في جوف الماء؛ لما له من أثر على الجميع، قال الله يه على الجميع، قال الله المن سكك طريقًا يَطْلُبُ فِيهِ عِلْمًا سكك الله يه طَرِيقًا مِنْ طُرُقِ الْجَنَة وَإِنَّ الْمَلَاثِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ. طَرِيقًا مِنْ طُرُقِ الْجَنَّة وَإِنَّ الْمَلَاثِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ. وَإِنَّ الْمَالِمِ وَكُلُّ شَيْءٍ وَإِنَّ الْمَالِمِ وَكُلُّ شَيْءٍ حَوْفِ الْمَاءِ. وَإِنَّ فَصْلَ الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ كَفَضْلِ حَتَى الْجَيتَانُ فِي جَوْفِ الْمَاءِ. وَإِنَّ فَصْلَ الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ. وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْعُلْمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْعُلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَلَ الْأَنْبِياءَ لَمْ يُورِّتُوا دِرْهَمًا وَلَا دِيْنَارًا وَإِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَلَا وَإِنَّ مَا وَرَّتُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَلَهُ الْمَادِيرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ. وَإِنَّ الْعُلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَلَهُ الْالْبِياءَ لَمْ يُورِّتُوا دِرْهَمًا وَلَا دِيْنَارًا وَإِنَّهَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَلَهُ وَافِرٍ» (١٠).

وأما الكافر أو المنافق، فكما قال الله على: ﴿ أُولَيْكَ يَلْمُنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيُلِّعَنَّ الْمُعْدِلُ فَي جَحْرِهُ يَلْعَنَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلَّعَنَّ القطر من السّماء.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢/١٥ ـ ٥٦)، وتفسير ابن كثير (١/١١).

١٠٦ - ولهما عن عائشة ﴿ اللَّهُ مَرْفُوعًا: ﴿ إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللَّهُ فَاحْدَرُوهُمْ ﴾ (١).

[ حواريو الرسول ﷺ هم الذين يأخذون بسنته ]

١٠٧ - وَعَنْ عَبْد اللَّه بْن مَسْعُود ﴿ قَال : قال رسول الله عَلَى الله عَنْ أُمَّته عَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّته عَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّته حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَاب يَأْخُدُونَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُونَ يِأْمُرِهِ . ثُمَّ إِنَّهَا تَخُلُف مِنْ بَعْدهم خُلُوف يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ، وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يَوْمَرُونَ . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ يلِسَانِهِ يَوْمَرُونَ . فَمَنْ جَاهَدَهُمْ يلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ يلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ يلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِن . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ فَهُوَ مُؤْمِن . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ يَالَهُ مَنْ حَاهَدَهُمْ وَلَا مَنْ مَا لَا يَعْمَلُونَ . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ يَعْلَمُ وَيَعْمَلُونَ . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ يَعْلَمُ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ وَاللهُ مِنْ مَا لَا يَعْمَلُونَ . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ يَعْلَمُ مَنْ حَاهَدَهُمْ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ وَاللهُ مَنْ اللهُ إِلَا كُنْ مَا لَا يَعْلَمُ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ وَلُونَ مَا لَا عَلَاهُ مَنْ مَنْ جَاهَدَهُمْ وَيُونِ مُؤْمِن . وَمَنْ جَاهَدَهُمْ وَلَاهُ مُلُولُونَ مُؤْمِن . لَيْسَ وَرَاء ذَلِكَ مِنْ اللهِ إِلَى الْمَعْلَونَ مَا لَا يَعْلَمُ مَنْ اللهِ إِلَالَ مَا مَالِمُ وَلَا لَا عَلَاهُ وَلُولُ اللهُ اللهِ الل

## الشرح:

حديث عائشة والمنطقة في ذم الذين يتبعون ما تشابه من القرآن، وبيان أن الله والله والله والله والله والمنطقة والذين يتبعون المتشابه ويتركون المحكمات بالزيغ الأنهم

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۵۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٠).

يتركون الواضح، ويوردون الأدلة من القرآن أو السنة للاستدلال بها على نحلتهم الفاسدة. والله عَالَى جعل كتابه فيه محكم ومتشابه، قال اللهِ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ مِنْهُ ءَايَثُ مُّخَكَّمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئنَبِ وَأُخَرُ مُتَسَلِبِهَنَ أَنَّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَّبِعُونَ مَا تَشَكَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِعَاءَ ٱلْفِتْ نَةِ وَٱبْتِعَاءَ تَأْوِيلِهِ } وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَإِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِيقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ عَكُلٌّ مِّنْ عِندِرَيِّنا ﴾ آال عمران: ٧]، فالقرآن لا يخلو من دليل يستدل به المخالفون للحق، حتى في مسائل العقيدة استدلوا بأدلة من القرآن، فالنصاري استدلوا على بقائهم على نصرانيتهم وملتهم، فقالوا: إن الله عَلَى أَثني علينا بقوله: ﴿ لَتَجِدَنَّأَشَدَّالنَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْمَيهُودَوَالَّذِينَ أَشَرَكُواْ وَلَتَجِدَبُ أَقْرَبَهُ م مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَرَدَى ۚ ذَالِك بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَايَسْتَكَ بِرُونَ ١٠٠ وَإِذَاسَمِعُواْمَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَكَىٰ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّاعَ فُواْمِنَ ٱلْحَقِّ اللَّائدة: ٨٢ - ١٨٣، فيقولون: بأن الله أثنى عليهم بأنهم يعرفون الحق، وأن أعينهم تدمع من ذكر الله، وأن الله غفر لهم، وأنهم مؤمنون إلى آخره، ويقولون: بأن رسالة النبي رهي الله خاصة بالعرب بقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذَكُرٌ لُّكُ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخـرف:٤٤]، وبقولـه: ﴿ وَأَنذِرْعَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾[انـشعراء:٢١٤].

وكذلك الخوارج استدلوا بمتشابهات من القرآن على أن مرتكب الكبيرة يخلد في النار؛ كقول الله على: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنَ الْمَتَعَمَدُافَجَزَآؤُهُ وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنَ الْمَتَعَمَدُافَجَزَآؤُهُ وَكَالَ الله عَلَي النار، كقول الله على الله الله الله الله على الآخرة بقوله: ﴿ قَالَ لَن وَاستدل المعتزلة على قولهم: إن الله الله على: ﴿ لَا تُدرِكُ مُالْأَنْصَدُرُ وَهُو الله عَلَي: ﴿ لَا تُدرِكُ مُالْأَنْصَدُرُ وَهُو الله عَلَي وَلِهِم الله عَلَي وَلِهُ الله عَلَي الله عنها، عنها عنها، عنها، عَلَي الله عنها، عنها، عنها، عنها، عَمَلُ الشّيطُن فَاجْمَتُنُوهُ لَعَلَي عَلَي الله الله عَلَي الله الله عنها، عنها، عَمَلُ الشّيطُن فَاجْمَتُوهُ لَعَلَي مَا عَل عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عنها، عنها الله عنها بتحريم... إلى آخره في مسائل كثيرة جدًا يستدل بها أهل الزيغ بعض القرآن.

كذلك السنة منها متشابه أيضًا استدل به من استدل على نحلته وعلى طريقته.

وكذلك أقوال الصحابة وأفعال الصحابة منها متشابه.

وكذلك أفعال التابعين وأقوال التابعين منها متشابه.

وكذلك أقوال العلماء ـ سواء في كتبهم أو فيما نقل عنهم ـ منها محكمات ومنها متشابهات، بل وجود المتشابه في القرآن أقل من وجوده في السنة،

ووجوده في كلام السلف وفي أعمال السلف أكثر، ووجوده في كلام أهل العلم في الكتب أكثر وأكثر. فإذا صار للمرء رأي ونظر، ثم بحث، وذهب يجمع ويتبع المتشابه؛ ليدلل على نحلته أو طريقته، فهذه سمة أهل الزيغ، أما سمة أهل الحق، فإنهم يقبلون على الكتاب والسنة متخلين عن آراءهم واعتقادهم، فيقبلون ما جاء في الكتاب والسنة، وما أجمع عليه السلف، وما قرره الأئمة من المعتقدات، فلا يأتون بشيء جديد في تقرير المسائل.

وقد تجد في كلام العلماء من يقول قولاً إما مجملاً أو مطلقًا، أو يرى رأيًا أخطأ فيه، فليست العبرة بجمع النقول، وليست العبرة بجمع أدلة، وإنما العبرة أن تكون الأدلة راجحة ومحكمة في دلالتها، وأن تكون أيضًا ثابتة إذا كانت من السنة. فإذًا العبرة ليست في الاستدلال، وكل صاحب زيغ استدل من وقت الخوارج إلى يومنا هذا واتبع دليلاً، وظاهر الآية يدل على ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ دَدَيَّ عُمُنَ مَا مَشَبَهُ لَيْ الله عمران: ٧] يتبعون، ولا يأتون بشيء من عندهم، يتبعون ما تشابه منه؛ لكنهم تركوا المحكم؟ فاستحقوا الذنب. ولماذا تركوا المحكم؟ لأن في قلوبهم زيغًا، فتركوا المحكم، واتبعوا ما تشابه منه؛ ليستدلوا على زيغهم، وهذا أمر عظيم.

واليوم نرى فيما ألّف من كتب معاصرة في مسائل تخالف ما قرره أئمة أهل السنة وما عليه الجماعة، وما عليه أئمة الحديث وأهل الحق، والذين أخذوا بالمحكم وردوا المتشابه إلى المحكم، اليوم توجد كتب كثيرة ورسائل ونُبذ ومطبوعات كلها فيها أدلة، وكلها فيها نُقول، فليست العبرة بوجود نوع استدلال، ولكن العبرة بموافقة المرء طالب العلم، طالب النجاة - في أصول إيمانه وفي العقيدة والتوحيد للجماعة والأئمة الذين عُرف علمهم وسلامة طريقتهم، وعرف اتباعهم لكتاب الله على وسنة رسوله والله وطريقة السلف الصالح.

هذه مسألة مهمة جدًا ولا تَغِبْ عن بالك، ولو لم تكن في حياتك إلا هذه الوصية، فهي وصية عظيمة، فليست العبرة بالمؤلفات والكتب، وإنما العبرة بملازمة الطريق الأولى قبل أن تفسد الطرق، كثرة الطرق وكثرة المؤلفات، هذه تعتبرها من المتشابهات إذا صارت على غير ما عليه أهل الحق والجماعة.

الآن كلّ يقرأ، وكلّ يبحث، فيذهب ويقول: قال فلان كذا، وقال فلان كذا، وقال فلان كذا. وليست هذه بالوجهة الصحيحة، أحيانًا يأتي متشابه من كلام أهل العلم، فيتوقف المرء فيه، أما أن نقول: قال فلان: كذا. ونستدل به، ونترك المحكمات، ونترك الأصول، من أجل قول لابن تيمية، أو

قول للإمام أحمد، أو قول للإمام مالك مثلاً ونترك المحكمات! هذا ليس صحيحًا، فكيف بمن دونهم من فلان وفلان من الناس؟!

فانتبه لهذا التأصيل، واعلم أن الله على لما جعل في كتابه محكمًا ومتشابهًا أوجب على طالب العلم والراسخ في العلم أن يردَّ المتشابه إلى المحكم، فإذا اشتبه عليك شيء تأخذ بالأصول والقواعد العامة التي عليها الأدلة الكبيرة، خاصة في مسائل التوحيد والعقيدة والأصول.

أما مسائل الفقه، فهي قابلة للأخذ والرد إذا كان الخلاف سائغًا أو له مأخذ من الدليل.

وهنا مسألة وهي: كيف تعرف المتشابه من المحكم؟

الجواب: المتشابه هو الذي خالفته الأدلة الكثيرة، وخالفته القواعد، ولم تأخذ به الجماعة، ولم يأخذ به الأئمة، وإنما وجهوه وبينوا معناه، مشل قوله في: ﴿ فَآخَتِنْبُوهُ لَمَلَكُمْ تُقَلِحُونَ ﴾ المائدة: ١٩٠، بينته السنة، وقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ الزخرف: ٤٤٤، هذا بينته آية أخرى في ذلك، وقوله في: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمَتَعَمِّدَا فَبَحَرَّا وَهُ جَهَنّهُ ذَلك ، وقوله في: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْأَدلة الخلود: بأنه مكث طويل ليس خيابًا فيها خلود الكفار، والأدلة الخلود: بأنه مكث طويل ليس أبديًا، ولا مساويًا لخلود الكفار، والأدلة على ذلك كثيرة متوافرة تدل على خروج عصاة أهل القبلة من النار، مثل قوله في: ﴿ أَخْرِجُوا مِنْ أَمِنُ مَنْ كَانَ فِي قَلْمِهِ وَثَقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدُل مِنْ إِيمَانٍ (١)، وقال في: ﴿ مَنْ عَبْدٍ قَالَ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ ثُمَّ ماتَ عَلَى ذَلِكَ إِلاّ دَخُلَ الْجَنّة ﴾ أمن عَبْدٍ قَالَ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ ثُمَّ مات عَلَى ذَلِكَ إِلاّ دَخُلَ الْجَنّة ﴾ أمل التوحيد يدخلون الجنة برحمة الله عَلى، لا نستطيع أن نترك هذه الأدلة الكثيرة لأجل دليل واحد يُوجَهُ ، ولكن نصرف المتشابه، يعني: الأدلة الكثيرة لأجل دليل واحد يُوجَهُ ، ولكن نصرف المتشابه ، يعني:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٢، ٢٥٦٠)، ومسلم (١٨٤) من حديث أبي سعيد الخدري .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٨٢٧)، ومسلم (٩٤) من حديث أبي ذر ١٠٠٠٪

نصرف الذي دلالته فيها إشكال إلى الواضحات الكثيرة من الأدلة، وكذلك كلام العلماء نصرف بعضه إلى بعض ويتضح بعضه من بعض. والمتشابه المطلق لا وجود له، يعني: لا يوجد في القرآن والسنة آية أو حديث لا يعلم أحد من الأمة توجيهها أو معناها، وإنما يوجد متشابه نسبي إضافي، اشتبه ـ مثلاً ـ على ابن عباس في في أو اشتبه معناه على عمر ، لكن يوجد من الصحابة من يعلم المعنى.

فكلمة «الأب» (١) في قوله ﷺ: ﴿ وَقَلِكُهَةُ وَأَبًّا ﴾ [عبس: ٣١] اشتبهت على

أبي بكر شه وهو الصديق، لكن علمها غيره، وكذلك «التخوف» (٢) اشتبه على عمر شه ، لكن علمها غيره، فعمر شه قرأها على المنبر؛ لأنه كان يقرؤها يوم الجمعة كثيراً ، ثم قال: «ما التخوف؟» فسكت الناس، فقام رجل من هذيل، وقال: يا أمير المؤمنين، التخوف في لغتنا التنقص، قال شاعرنا أبو كبير الهذلي:

تَخَوُّفَ السَّيْرُ مِنْهَا تِامِكاً قَرِداً كَمَا تَخَوُّفَ عُودَ النَّبْعَةِ السَّفَنُ

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري (۱۳/۲۷۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير القرطبي (۱۱۰/۱۰)، والتسهيل لعلـوم التنزيـل للكلـبي (۱٥٤/۲)، وروح المعاني للألوسي (۱۵۲/۱٤).

التخوف: التنقص (١)، قال عمر: «عليكم بديوان العرب فإن به معرفة كلام ربكم» ﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى مَخُونُو ﴾ يعني: ينقصهم شيئاً فشيئاً من النعمة مما هم فيه حتى يهلكهم، فهو قد علم اللغة، والصحابة هنا نظروا إلى اللغة ففسرها لهم بذلك، وهكذا بقية الصحابة مثل ابن عباس كا كان عالماً بأشعار العرب فكان يجلس في منزله في مكة، ويصيح غلامه: من أراد أن يسأل عن شعر العرب ولغتها فليدخل، فيدخل من يريد أن يسأل عن أشعارهم، فيجيب ابن عباس في مناس في مناس في فيدخل من يريد أن يسأل عن أشعارهم، فيجيب ابن عباس في فيد في هكذا (٢).

قد تشتبه آیة علی العالم، لکن یوجد من أهل الزمان من یعلم معناها وتوجیهها، فقد تأتی إلی عالم، فتحاجه بمتشابه، وتسأله عن جوابه، فلا یعلم جوابه، هل معنی ذلك أنه لیس علی الحق؟ الجواب: لیس کذلك؛ لأن المتشابه نسبی، یوجد من أهل العلم من یجیب، لکن کونه اشتبه المعنی علی عالم، فردك إلی المحکم، وقال: هذه ما أدری وجهتها.

<sup>(</sup>١) أخرج الأثر: الطبري (١٤ / ١١٣)، وانظر: القرطبي (١٠ / ١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرج هذه الحكاية: الحاكم في المستدرك (٣/ ٦١٩).

وقد ورد ذكرها في: حلية الأولياء (٣٢٠/١)، والمنتظم (٧٣/٦)، و البداية والنهاية (٣٠٢/٨)، وصفة الصفوة (١/ ٧٥٠).

لا يعني أن الذي يعرف يتمسك بالمتشابه، لكن الراسخ في العلم يقول: ﴿ عَامَنَا بِهِ عَلَّمْ مِنْ عِندِ رَبِنَا ﴾ [آل عمران: ٧]، فكل راسخ في العلم إذا اشتبه عليه شيء يقول: ﴿ عَامَنَا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ ، والله كال ابتلى الناس بهذا. فإذًا المتشابه المطلق ـ على الصحيح ـ لا وجود له، إنما يوجد متشابه نسبي إضافي يشتبه على فلان دون فلان ، ولا يخلو عصر من قائم لله بحجة.

وهل المتشابه المطلق لا يوجد في عصر من العصور أو في الأمة بأكملها؟ الجواب: لا يوجد في عصر، لا بد أن يوجد في كل زمان من يعلم، وهذا ما يدل عليه قوله ﷺ: «لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمّتِى ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقّ» (۱) يعني: أنهم يعلمون الحق، وقوله: «طَائِفَةٌ» يصدق على شيء واحد، لا بد من وجود من يظهر على الحق، وهو الذي يسميه الأصوليون: «القائم لله بالحجة»، وهذا تعبير أصولي، فلا يخلو عصر من قائم لله بحجة، ليس في بلد دون بلد، ولكن في الأرض في عصر من الأعصار، قد تعلمه، وقد لا تعلمه، وقد تصل إليه، وقد لا تصل إليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦٤١)، ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية ﷺ، وقد أخرجاه من حديث جابر وثوبان والمغيرة بن شعبة وسعد بن أبي وقاص ﷺ بألفاظ متقاربة.

ا تحريم الاقتداء بغير رسول الله على حتى لو كان نبيًا الله إنا ١٠٨ وعن جابر الله الله إنا عمر الله قال: يا رسول الله إنا نسمع أحاديث من يهود تعجبنا أفترى أن تكتب بعضها؟! فقال: «أَمُتَهُوّ كُونَ أَنْتُم كَمَا تَهْوَّكُت اليَهُود والْنَصَارَى؟ لقَدْ جِئْتُكُمْ بِهَا بَيْضَاءَ نَقِيّةً، ولوْ كَانَ مُوسَى حَيّا مَا وَسِعَهُ إِلا اتّباعي، رواه أحمد. (۱)

#### الشرح:

هذا الحديث رواه جمع من أهل العلم، منهم الإمام أحمد في مسنده من حديث جابر ومن حديث غيره، ومنهم الدارمي وأبو يعلى وجماعة كثيرون من أهل العلم، وله طرق مختلفة عن جمع من الصحابة، وقد ذكر تخريجه مطولاً وأحسن فيه العلامة الشيخ ناصر الدين الألباني محمه جماعة في إرواء الغليل(٢)، وحسنه؛ فالحديث حسن، صححه جماعة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳۸۷/۳)، والدارمي في سننه (٤٣٦)، وأبو يعلى (١٠٢/٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (١٠٢/٤)، وابن أبي شيبة (٢٦٤٢١)، وابن أبي عاصم في السنة (٢٧٤١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٠٠/١) من حديث جابر .

<sup>(</sup>٢) انظر: إرواء الغليل (٦٤/٦).

من أهل العلم، وله روايات مختلفة يعضد بعضها بعضاً. والحديث فيه أن عمر هم كان في يده ورقة من التوراة، انتسخها من أهل الكتاب، فلما رآه النبي شي يطالع فيها غضب، وقال: «أَمُتَهَوّكُونَ أَنْتم كَمَا تَهُوّكُت اليَهُود والْنَصَارَى؟»، «أَمُتَهَوّكُونَ» يعني: أمتحيرون، يعني: أفي حيرة أنت؟ أفي شك أنت؟ أفي ريب أنت مما جئت به؟

وقال: «لقَدْ جِنْتُكُمْ بِها»، يعني: بالشريعة، «بَيْضَاءَ نَقِيّةً» لا يدخلها لبس ولا تحريف، «وَلُوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا مَا وَسِعَهُ إِلا اتّباعي»؛ لأنه بعد بعثة النبي على الجميع أن يؤمنوا به، وكانت رسالة كل رسول خاصة، ورسالة محمد على الجميع أن يؤمنوا به وكانت رسالة كل رسول خاصة، ورسالة محمد على عامة إلى الناس جميعًا، قال على: ﴿ قُلُ يَتَالَيُهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ الأعراف: ١٥٨، ﴿ وَمَا أَرْمَكُنَاكُ إِلَّارَحْمُ لَمُ لِلْعَالِينَ ﴾ الأنبياء: ١٠٠٧، فرسالته على تعم الثقلين: الجن، والإنس.

وكل رسول كان يرسل إلى قومه خاصة ، ومحمد الشيخ أرسل للناس عامة. وفي رواية: «وَلُوْ كَانَ مُوسَى حَيّا مَا وَسِعَهُ إِلاَ اتّباعي»؛ لأن رسالة النبي الله هي خاتمة الرسالات؛ ولأن نبوته هي خاتمة النبوات، وكتابه الذي هو القرآن هو خاتم الكتب، وهو المهيمن على كل كتاب، فلا يجوز النظر فيما سبقه من الكتب بعد ما أنزل الله على الكتاب.

فهذا الحديث يدل على أنه لا يجوز النظر فيما سبق من الكتب، ولا أن يُتبع غير النبي على ولو كان أحد من الأنبياء موجودًا حال بعثة النبي التبعه ؛ فإن عيسى الطيخ رُفع حيًا: ﴿ وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَاكِن شُوِدَ كُمْ كُلُوكُن شُودَ كُمْ الله الناه بنو النساء: ١٥٥٧، وينزل في آخر الزمان في دمشق في المسجد الذي بناه بنو أمية عند المنارة البيضاء ـ كما جاء في الأحاديث الصحيحة ـ ، فينزل حكما عدلاً مقسطاً (١) ، ويكون مأمومًا في تلك الصلاة ، فيأتي فيعرفه الناس ، فيتأخر الإمام ؛ ليتقدم رسول الله عيسى الطيخ ، فيدفع عيسى

وأخرج الإمام أحمد في مسنده (٣٦٧/٣)، من حديث جابر المسلم أن ذكر فتنة الدجال: «... قال: فَيَفِرُ الْمُسْلِمُونَ إِلَى جَبَلِ الدُّخَانِ بِالشَّامِ فَيَأْتِيهِمْ فَيُحَاصِرُهُمْ فَيَشْتَدُ حِصَارُهُمْ وَيُجْهِدُهُمْ جَهْدًا شَدِيدًا ثُمَّ يَنْزِلُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ فَيَنَادِي مِنْ السَّحَرِ فَيَقُولُ يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَا يَمْنَعُكُمْ أَنْ تَخْرُجُوا إِلَى الْكَذَّابِ الْخَبِيثِ فَيَقُولُونَ هَذَا رَجُلَّ جِنِيٌّ فَيَنْطَلِقُونَ فَإِذَا هُمْ يعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتُقَامُ الصَّلَاةُ فَيُقَالُ لَهُ تَقَدَّمْ يَا رُوحَ اللَّهِ فَيَقُولُ هُمْ يعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتُقَامُ الصَّلَاةُ فَيُقَالُ لَهُ تَقَدَّمْ يَا رُوحَ اللَّهِ فَيَقُولُ لِيَتَعَدَّمْ إِمَامُكُمْ فَلْيُصِلِّ يكُمْ فَإِذَا صَلَّى صَلَّاةَ الصَّبْحِ خَرَجُوا إِلَيْهِ قَالَ فَحِينَ يَرَى الْكَذَّابُ إِينَا الشَّجَرَةَ وَالْحَجَرَ يُنَادِي يَا رُوحَ اللَّهِ هَذَا لَهُ هَمْ يعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ صَلِّى اللَّهِ فَيَقُلُهُ الصَّبْحِ خَرَجُوا إِلَيْهِ قَالَ فَحِينَ يَرَى الْكَذَّابُ إِينَا الشَّجَرَةَ وَالْحَجَرَ يُنَادِي يَا رُوحَ اللَّهِ هَذَا يَهُودِيٌّ فَلَا يَتُرْكُ مِمَّنُ كَانَ يَتْبَعُهُ أَحَدًا إِلَّا قَتَلَهُ مَدَّ إِلَّا قَلَهُ مُ وَاللَّهُ هَذَا يَهُودِيٌّ فَلَا يَتُرْكُ مِمَّنُ كَانَ يَتْبَعُهُ أَحَدًا إِلَّا قَتَلَهُ مَنْ الشَّجِرَةَ وَالْحَجَرَ يُنَادِي يَا رُوحَ اللّهِ هَذَا يَهُودِيٌّ فَلَا يَتُرْكُ مِمَّنُ كَانَ يَتْبَعُهُ أَحَدًا إِلَّا قَتَلَهُ مَ

الطَّيْكُ بالإمام ويقول: «لا ، إِنَّ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ أُمَرَاءُ، تَكْرِمَةَ اللَّهِ هَذِهِ الأُمَّةَ». (١)

فينزل يحكم بالقرآن، ويدع الإنجيل، ويأمر باتباع محمد على، فهو العلى بعد نزوله يكون من أتباع النبي على، ولما لقيه في السماء لقيه جسدًا وروحًا على ولهذا من الألغاز التي يلغز بها بعض أهل العلم أن يقال مثلاً: رجلٌ من أمَّة محمد هو أفضل من أبي بكر الصديق بالإجماع؟ ويجيب أهل العلم على ذلك بأنه عيسى العلى؛ لأنه حي وينزل وهذه عقيدة يعتقدها كل مسلم ويحكم بالقرآن، ويكسر الصليب، ويدع الإنجيل ولهذا هو من الأمة، ولقد لقي النبي اليه للعالج، وآمن به المقصود من ذلك أنه يجب متابعة النبي الوالاستغناء بالقرآن، وعدم النظر في التوراة، وهاهنا دل الحديث على تحريم النظر في التوراة، وعلى النظر في التوراة، وهاهنا دل الحديث على تحريم النظر في التوراة، وعلى غضب النبي الله عمر الله على أم المرء إذا نظر، فهو يكون في شك من أمره ؟ كما قال الله لعمر الله المرء إذا نظر، فهو يكون في شك من أمره ؟ كما قال الله لعمر الله المرء إذا نظر، فهو يكون في شك من أمره ؟ كما قال الله لعمر الله المرء إذا نظر، فهو يكون في شك من أمره ؟ كما قال الله لعمر الله المرء إذا نظر، فهو يكون في شك من أمره ؟ كما قال الله العمر الله المره أمتشككون ونحو ذلك.

إذا تبين هذا، فالعلماء لهم قولان في النظر في التوراة:

القول الأول: أنه يحرم النظر في التوراة أو الإنجيل أو في الزبور مطلقًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٦) من حديث جابر ١٥٦٠

يعني: لأي أحد، سواء أكان عالمًا أم غير عالم، وسواء في وقت التنزيل أم بعد وقت التنزيل. أم بعد وقت التنزيل، وهذا قول جمهرة كثيرة من أهل العلم.

والقول الثاني: أن ذلك يحرم، لكن ليس على إطلاقه، فيجوز لأهل العلم الموثوق بهم أن ينظروا في التوراة لغرض إبطال دعوى اليهود، أو دعوى النصارى، أو لنُصرة الدين، أو ما شابه ذلك في مسائل الدعوة إلى الله و كله و الذي اعتمده كثير من أهل العلم (۱)، وألفوا كتبًا كثيرة في بيان بعض التحريفات التي اشتمل عليها الإنجيل والتوراة.

بل كتب ابن تيمية عظالته كتابا سماه «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح» فيه نقولٌ كثيرة عن التوراة والإنجيل، وكتاب لابن القيم عظالته «هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى» أيضًا فيه نقل كثير عن تلك الكتب، وكذلك القرطبي وجماعات من أهل العلم نظروا في

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في الفتح (٥٢٥/١٣): «... والذي يظهر أن كراهية ذلك للتنزيه لا للتحريم، والأولى في هذه المسألة التفرقة بين من لم يتمكن ويصر من الراسخين في الإيمان فلا يجوز له النظر في شيء من ذلك، بخلاف الراسخ فيجوز له، ولاسيما عند الاحتياج إلى الرد على المخالف، ويدل على ذلك نقل الأئمة قديًا وحديثًا من التوراة، وإلزامهم اليهود بالتصديق بمحمد على يستخرجونه من كتابهم، ولولا اعتقادهم جواز النظر فيه لما فعلوه وتواردوا عليه ...» ا.ه.

قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ عَلَى الْمَرْأَةِ ، فَرَأَيْتُ الرَّجُلَ يَجْنَأُ عَلَى الْمَرْأَةِ ، يَقِيهَا الْحِجَارَةَ» (١).

المقصود من ذلك أن الحديث دل على التحريم، وهو على بابه، ويُستثنى من ذلك الراسخون في العلم الذين لهم قصد صحيح في الجهاد في سبيل الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٣٥، ٤٥٥٦)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر ١٠٠٥)

إذا تبين هذا، فهل النهي عن النظر في التوراة والإنجيل لأجل أنها منسوخة، أو لأجل أنها محرفة أو هما معا؟

# الصحيح: أنَّ النهي لهذه الأسباب جميعًا:

أولا: لأنها منسوخة؛ فرسالة موسى الكل ورسالة عيسى الكل أنسخت برسالة محمد الله على الله على لا يرضى إلا باتباع القرآن واتباع محمد الله على الشاني: أنها محرفة، وتحريف التوراة وتحريف الإنجيل كبير جدًا، وإذا كانت محرفة، فإنه لا يوثق بأخذ الحق منها إذا كان الناظر فيها يريد حقا في مسألة؛ لأنها محرفة ومبدلة؛ كما نص الله على ذلك. لكن اختلف أهل العلم: هل التحريف الذي في التوراة والإنجيل هو تحريف تبديل وتغيير للألفاظ، أو هو تحريف وتبديل لمعنى تأويل الكلم على غير تأويله، وتحريف المعاني وتبديل المعاني بالتأويل؟

القول الأول: هو أن التحريف تحريف ألفاظ، وهذا ذهب إليه كثيرون جدًا من أهل العلم في أن التوراة حُرِّفت ألفاظها، والإنجيل حُرفت ألفاظه، فحذف منه أشياء، وزيد فيه أشياء في اللفظ؛ ولهذا قال الله ﷺ مشلاً: ﴿ إِنِّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا اللهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١٣/ ٥٢٥ ـ ٥٢٥).

آخَدُ الله الصف: ١٦، وهذه البشارة لا تجدها في الإنجيل، وهي في بعض الأناجيل؛ لكن الأناجيل الأربعة المعتمدة عندهم ليست فيها، مع أن ذكر النبي و موجود في التوراة، هذا يعني أنهم حذفوا منه أشياء. كذلك بعض المسائل الفقهية أزالوها، ما اشتمل عليه من توحيد الله كذلك بغض المسائل الفقهية أزالوها، وفيه نسبة يعني: في التوراة والإنجيل معا، والتوراة أكثر - فيها نسبة النقائص للأنبياء ووقوع الأنبياء في الفواحش، ونحو ذلك مما نجزم أن هذا مما غيروه وزادوه ونقصوا منه. وهذا يدل لهذا القول، وهو أن التوراة والإنجيل والزبور وقع فيها التحريف في الألفاظ.

وأصحاب هذا القول يقولون: إن التحريف تحريف اللفظ، ويستدلون بظاهر قوله على: ﴿ يُعَرِفُونَ ٱلْكِلَمُ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِهِ ﴾ [المائدة: ١٤١، وغو ذلك مما جاء، وأن الله على الختص الحفظ بالقرآن، ومعنى ذلك: أن تلك الكتب وقع فيها التحريف والتبديل في الألفاظ.

القول الثاني: وهو الذي اختاره البخاري كَالْلُلُهُ في الصحيح (١١) واختاره جماعة من أهل العلم أيضًا، هو أن التحريف والتغيير والتبديل إنما وقع في تأويل المعاني، ولم يقع في النصوص - أي: الألفاظ -، واستدلوا عليه بحديث آية الرجم، وأنهم قالوا: الرجم ليس في كتابنا، ليس في التوراة الرجم. فقال الله كان: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِالتَّوْرِئةِ فَاتَلُومَا إِن ليس في التوراة الرجم. فقال الله كان: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِالتَّوْرِئةِ فَاتَلُومَا إِن الله عمران: ١٩٣، فوضع القارئ إصبعه على آية الرجم؛ حتى لا تظهر، قالوا: فلو كان عندهم التحريف بحذف الألفاظ لأزالوا هذه الآية بعدما تركوا حكم الرجم بما نص الله كان في التوراة. وهذا ذهب إليه البخاري وجماعة من أهل العلم أيضًا لهذا الحديث، ويفسرون الآيات التي فيها التحريف والتبديل بأنه تحريف معان لاتحريف ألفاظ.

القول الثالث: وهو القول الراجح والصحيح، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، والعلامة ابن القيم، وجماعة من أهل العلم من أئمة الدعوة

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح البخاري، کتاب التوحید ـ باب قول الله تعالى: ﴿ بَلَ هُوَ فَرُمَانُ بَجِیدٌ ﴿ اَلَهُ عَلَمُونَ مُؤَوَّا اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَكُمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى عَرفونه، يتأولونه على غير تأويله» . وليس أحد يزيل لفظ كتاب من كتب الله فَكُلُ، ولكنهم يحرفونه، يتأولونه على غير تأويله» .

ومن غيرهم أيضًا (١) ، بأن التحريف والتبديل وقع على الجهتين معًا ، وقع فيها تحريف ألفاظ وتحريف كلمات بإزالتها وإدخال ما ليس من التوراة فيها ، أزالوا ألفاظًا وآياتٍ أو جملاً وأدخلوا أشياء أخر ، وأيضًا فسروه بغير تفسيره ، وتأولوه على غير تأويله ، فوقع الأمران معا.

وهذا هو الصحيح، وهو الذي يطابق الواقع فيمن نظر إلى هذين الكتابين؛ لذلك التوراة الموجودة الآن والإنجيل الموجود الآن ليس هو باللغة التي نزل بها، الآن يترجمونه إلى لغات متعددة، يعني: بحسب لغات البلاد، فتُرجم للغة العربية، وترجم للغات المختلفة الإنكليزية والفرنسية والألمانية... إلى آخره، منذ قرون من الزمان، وليس في أيدي الناس النصوص القديمة، ولذلك إذا عمل أحد مقارنة ما بين النصوص الموجودة الآن والنصوص التي ينقل عنها أهل العلم من سبعمائة أو ثما عنها نقلوا من الردود، يجد بينها اختلافًا، بل يوجد اختلاف بين ترجمات التوراة والإنجيل قبل أربعمائة أو خمسمائة سنة إلى يومنا

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلِلْكُهُ في اقتضاء الصراط المستقيم (ص٨): «والتحريف قد فُسِّر بتحريف التنزيل وبتحريف التأويل» ا.ه.

وقال ابن القيم بخالفه في الصواعق المرسلة (١/٣٥٨): «والتحريف نوعان: تحريف اللفظ: وهو تبديله، وتحريف المعنى: وهو صرف اللفظ عنه إلى غيره مع بقاء صورة اللفظ» ا.ه. وانظر: هداية الحياري (ص٤٩).

هذا في اللغة العربية، يكون هناك اختلاف في التراجم وزيادة ونقص بحسب الطبعات، وهذا يدل على أن تلك الكتب غير محفوظة وغير موثوق بها، والله على لم يجعل لهم من خاصية المحافظة عليها بالنقل وبالإسناد ما جعل الله لهذه الأمة المحمدية من خاصية المحافظة على القرآن بالنقل والأسانيد، بحيث لو زاد واحد في شرق الأرض أو في غربها حرفًا في القرآن، لدهمه صبيان المسلمين في أنه زاد ونقص؛ لحفظ الله علي لهذا الكتاب العظيم.

إذًا تقرر من ذلك أن عدم النظر في التوراة والإنجيل إنما لأجل أن هذه الكتب محرفة، ولأجل أنها منسوخة، وحينئذ لا يمكن أن يُؤخذ منها حرف ؛ ولهذا في أحاديث بني إسرائيل - وقد يكون بعضها من التوراة أو بعضها من الإنجيل - قال على: «ما حَدَّنَكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فلا تُصدّقُوهُمْ ولا تُكَلِّرُهُمْ "هَلُ الْكِتَابِ فلا تُصدّقُوهُمْ ولا تُكَلِّرُهُمْ "ما عَدَّنَكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فلا تُصدّقُوهُمْ ولا تُكَلِّرُوهُمْ "(١) ؛ لأنهم قد تصدقهم في شيء قد كذبوا فيه، وقد

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللفظ: أبو داود (٣٦٤٤)، وأحمد (١٣٦/٤)، وابن حبان (٦٢٥٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (١١١/٦)، والطبراني في المعجم الكبير (٨٧٤، ٨٧٦)، والبيهقي في الكبرى (١٠/٢) من حديث أبى نملة الأنصارى .

وأصله عند البخاري (٤٤٨٥، ٧٣٦٢) من حديث أبي هريرة ، وفيه: «كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله : لَا الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله : لَا الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويُفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله تحديث المستربية والمستربية وا

تكذبهم في شيء هو مطابق لما هو موجود، وهذا أمر لا علم لنا به ؟ لأنها حُرفت وبُدلت، فإذًا لا نصدق ولا نكذب، ونؤمن بأن التوراة أنزلها الله على موسى، وأن الإنجيل أنزله الله على عيسى، فؤمن بكتب الله على .

أما خصوص هذين الكتابين ـ التوراة ، والإنجيل ـ ، أو كما يسمونه في العصر الحاضر: العهد القديم ، والعهد الجديد بخصوصها ، فهذه لا نؤمن بها ، وإنما نؤمن بالتوراة التي أنزلها الله على ، ونؤمن بالإنجيل الذي أنزله الله على أما هذا المحرف المبدل في ألفاظه ، وفي تأويلاته ، وزيادة أشياء وحذف أشياء ، وإدخال تفاسير علمائهم ورهبانهم فيه ، فهذا لا نؤمن به ، فيكون الإيمان حينئذ بكتب الله إيمانا بما أنزل الله على ، وأما هذا الذي دخله التحريف والتغيير ، فلا نؤمن به .

مُراد إمام الدعوة وَعَلَيْكُ من استدلاله بهذا الحديث: أن هذه التوراة أصلها كلام الله على لكن لما وقع فيها التحريف والتبديل والتغيير، وكنّا مستغنين بالكتاب وبالسنة، فإن النظر فيها لا يحل، بل يحرم، إذا كان هذا في كتاب أصله من عند الله على فكيف إذًا الأمر بالنسبة إلى كتب نَسَجَتُها عقول البشر، وكتب خطتها أنامل من لم يهتد بهدي الكتاب والسنة، من كتب الأقوال المختلفة التي فرقت هذه الأمة، من الكتاب التي قد يسمونها: كتب الفلسفة، وكتب المنطق، وكتب علم الكتب التي قد يسمونها: كتب الفلسفة، وكتب المنطق، وكتب علم

الكلام، وكتب التصوف، وكتب الأحوال؟ حتى إن آثار هذه الكتب لما نظر فيها الناس أثَّرت في تفسير الكتاب وفي تفسير أحاديث النبي علي، فتجد أن من العلماء من فسَّر القرآن ببعض الأقوال الفلسفية والعقلية، وترك تفاسير السلف، ومنهم من فسر السنة بنحو ما جاء في أقوال الفلاسفة وأهل المنطق... إلى آخره، مما جعل الكتب الموروثة في هذه الأمة مشتملة على حق وباطل، وقبل من يميز ذلك؛ ولهذا كان من المنهج الذي ورثه أئمة الإسلام من السلف الصالح الأول أن يستغنوا بالكتب النافعة عن الكتب التي اشتملت على حق وباطل ؛ لأن القصد هو سلامة المؤمن في دينه، وسلامة المؤمن في إيمانه، فإذا كان كذلك، فهو يستغني بما صح من الكتب، أو قلّ فيه الغلط عما كثر فيه الغلط، ونحا مناحي لا يؤمن فيها؛ لهذا يجب ألا ينظر في الكتب التي فيها ضلالات، حتى إن أهل العلم قالوا: إن كتب أهل البدع يجب إحراقها، ولا ضمان على من أحرقها ؛ كما ذكروه في آخر باب الغصب من كتب الفقه، وهذا يدل على أن كتب الضلالات هي من باب أولى تُمنع؛ لأن النبي عمر من أن ينظر في التوراة، فتلك من باب أولى. فإذًا المنهج الصحيح أن يُربى الناس في الدعوة، وأن يرشدوا إلى ما ينفعهم في العلم الذي يقابلون به الله رضي الآخرة. والعلم النافع هو ثلاثة أقسام كلها في القرآن ؟ كما وصفها ابن القيم والسناسية بقوله (١):

مِن رَابِعِ وَالْحَقُّ ذُو تِبيَانِ وَكَدَّرُ ذُو تِبيَانِ وَكَدُلِكَ الْأَسمَاءُ لِلسَرَّحمَنِ وَجَدزَاؤه يَدومَ المَعَادِ الثَّانِي جَاءَت عَن المَبهُ وث بالفُرقَان

وَالعِلَّمُ أَقَّسَامُ تَلاَثُ مَا لَهَا عَلَا لَهَا عِلَّمَ مَا لَهَا عِلَّمَ مَا لَهَا عِلَّمَ مَا لَهَا عِل عِلْمَ مِأُوصَافِ الإِلْهِ وَفِعلِهِ وَالأَمْرُ وَالنَّهِي هُو دِينُهُ وَالكُلُّ فِي القُرآنِ وَالسَّنْنِ الَّتِي والكل يعني: كل أنواع العلوم.

وهذا يدل على أن العلوم النافعة للمرء في دينه وفيما ينفعه في الآخرة ما يحصل به الاهتداء في أمر دينه، ويرشد به إلى الصواب، ويتكون بها العلم الصحيح، هذه كلها في الكتاب وفي السنن وفي هدي السلف الصالح، وفيما سطرته أيدي العلماء المأمونين على الشريعة، في كتب العقيدة أو كتب السنة، أو ما اجتهدوا فيه مما نظروا له في النصوص، هذا هو العلم الذي ينفع.

ولذلك كلما كان المرء أكثر نصحًا للعباد، فإنه يرشدهم إلى هذه الكتب النافعة، ويضعف نظر أولئك في الكتب المختلفة، وهذا ظاهر في أنّ

<sup>(</sup>١) انظر: النونية لابن القيم (٣٨٣/٢) بشرح ابن عيسى.

كشيرين إنما انحرفت أفكارهم ومفاهيمهم ونظراتهم، وأصبحوا يتصوَّرون أشياء على غير الحق؛ لأنهم نظروا في كتب مختلفة، فالنظر في الكتب المختلفة قد يؤثر على طالب العلم في أنه يجعله متحيِّرا ؛ ولذلك ما أعظم قول النبي الله العمر: «أَمُتَهَوَّكُونَ»، يعنى: أمتحيرون؛ لأن النظر يوجب الحيرة، كثرة النظر في الكتب المخالفة توجب الحيرة، سماع أهل البدع يجعل في القلب شيئًا، والنظر إليهم أيضًا - أهل الشرك والضلالات، وأهل العلوم الضالة - يجعل في قلبه شيئًا من عدم يقينه بالحق، فكيف إذًا إذا كان يقرأ، ويستقي من تلك العلوم التي هي علوم مخالفة لما جاء في الكتاب والسنة؟ فيحدث الخلل الكبير، وهذا من أسباب الخلل الواقع في هذه الأمة أن نشأت كتب كثيرة عقلية لا تعتمد على العلم الصحيح، أصحابها عَزُبَ عنهم علمُ الكتابِ والسنةِ وذهبوا إلى غيره ـ والعياذ بالله ـ فحصل فيهم الخلط الكبير، وصدق رسول الله ﷺ فيما أخبر به في أن ذلك يوجب الحيرة والشك والريب.

والنبي الله وفي سنة رسوله الله في أوراق من التوراة؛ وذلك لأن ما جاء في كتاب الله وفي سنة رسوله الله فيه الغنية، فلأن يُمنع ما هو أدنى من كلام الله وفي من كلام البشر من باب أولي، فيُمنع النظر في كل ما لم يكن في كتاب الله في من الأمور الفلسفية، والمنطقية،

والتصوف، والبدع، والتفاسير المضلة التي فيها إشارات الصوفية، وفيها تأويل الصفات، ونحو ذلك.

ولهذا اعتنى إمام الدعوة بريخالك بهذا أتم العناية ، فلا تجد في جزيرة العرب في وقته بريخالك الكتب المضلة منتشرة بين الناس ، حتى التفاسير التي فيها تأويلات وفيها خروج عن نهج السلف ، وليست على ما نعلم من السنة ومن أقوال الصحابة ، تجد أنها كانت تُمنع إلى وقت قريب في هذه البلاد ، فلا تجد في المكتبات كتبًا في التفسير فيها تأويلات في العقيدة ، أو كتبًا فيها زلل في السلوك من كتب الصوفية ونحوهم ، كذلك لا تجد كتب الفلسفة والمنطق المضلة ونحو ذلك ؛ وذلك صيانة للناس في دينهم أولاً.

وثانيًا: أنه ما دام أن القرآن نزل تبيانًا لكل شيء، والسنة كاملة، وأقوال الصحابة وأئمة الإسلام قد أوضحت ذلك وبينته، فليس هناك حاجة إلى هذه الكتب؛ ولهذا ما نظر أحدٌ في كتب السنة، وفي كتب التفسير المعتمدة على السنة وعلى أقوال السلف، وما تفرع عن ذلك من العلوم، إلا إزداد يقينًا وإيمانًا بإذن الله وما نظر في غيرها من الكتب إلا أتته الحيرة التي نبه عليها المصطفى وقوله لعمر عن المتكون أمنته المحيرون؟

وفي هذا تنبيه ودلالة على أن النظر في تلك الكتب يورث الحيرة، وهذا واضح، وقد أثبت أئمة أهل الكلام على أنفسهم الحيرة والضلال، وأثبتوا على أنفسهم الاشتباه في الطريق، والاشتباه في المسائل والتحير، حتى قال بعضهم (۱): «لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفي عليلاً ولا تروى غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، اقرأ في الإثبات: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكُورُ ٱلطّيّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصّلِحُ لِللهِ مَنْ مَنْ أَلَيْ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ السّمِيعُ الْمَعْ مِنْ السّمَوى في الله والله وال

وقال الآخر من أئمة أهل الكلام (٢): «لئن لم يتداركني ربي برحمته فالويل لي، وها أنا ذا أموت على عقيدة أمي».

وقال الآخر<sup>(١)</sup>:

<sup>(</sup>١) هو معنى كلام الفخر الرازي في كتابه أقسام اللذات، انظر: منهاج السنة (٢٧٢/٥)، والصواعق المرسلة (٦٦٥/٢).

<sup>(</sup>٢) قاله إمام الحرمين أبو المعالي الجويني، انظر: منهاج السنة (٢٦٩/٥)، والصواعق المرسلة (٢٦٤/٢).

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعًا كف حائر على ذقن أو قارعا سن نادم

فبعد أن رسخت أقدامهم في البدع، وعلا كعبهم في الضلالات ومخالفة السنة يأتيهم الندم في آخر حياتهم.

وهذا الغزالي يقولون: إنه تاب ورجع عن الفلسفة والتصوف، ومات وصحيح البخاري على صدره (٢)، والمقالة معروفة.

كذلك الرازي، يقولون: إنه كتب كتابًا فيه بيان رجوعه إلى عقيدة السلف (٣)، وكذلك غيرهم من أئمة أهل الكلام، فما السبب؟

(١) ذكرهما الشهرستاني في أول كتابه (نهاية الإقدام في علم الكلام)، انظر: منهاج السنة النبوية (٢٧٠/٥)، وإيثار الحق على الخلق لابن الوزير (ص١٤٠). وقد قيل إن هذين البيتين لأبي بكر محمد بن باجه المعروف بابن الصانع، وقيل إنهما لابن سينا. وانظر: مقدمة الملل والنحل.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصواعق المرسلة (٨٤٢/٣)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) نقل ابن القيم ﴿ الله عن الرازي أنه قال في كتابه (أقسام اللذات): «واعلم أنه بعد التوغل في هذه المضايق والتعمق في الاستكشاف عن أسرار هذه الحقائق، رأيت الأصوب، الأصلح في هذا الباب طريقة القرآن العظيم والفرقان الكريم ... إلى أن قال: وعلى هذا القانون فقس، وختم الكتاب». ا.ه.. انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (ص١٩٥).

السبب: أن النظر في غير الكتاب والسنة وما تفرع عنهما من العلوم يورث الحيرة والضلال التي خشيها النبي على عمر شه في قوله: «أَمُتَهُوّكُونَ يَا ابْنَ الْخَطّاب؟»، وفي هذا دلالة على أنه لا يسوغ لأحد أن ينظر في الكتب التي لا تورثه هدى وشفاء، ولا تورثه يقينًا ولا إيمانًا. وهل هذا على جميع الناس؟

الجواب: لا، فمن احتاج إلى ذلك من أهل العلم ومن طلبة العلم؛ لأجل إعلاء راية أهل السنة والإيمان، فإن له ذلك، لكن لا ينبغي لطلاب العلم المبتدئين النظر في كتب القوم من كتب التفسير، وكتب التصوف، مثل: إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي، وغيره؛ لأن من أراد السلوك الصحيح بإصلاح القلوب والأعمال يجد ضالته في الكتاب والسنة وفي الكتب التي فيها علوم الكتاب والسنة ما يكفي ويشفي، وانظر إلى كتاب رياض الصالحين تجد أنه قد أتى في هذا بما يقرب من الغاية، فليس هناك حاجة إلى النظر في غيرها، بل نحن في حاجة إلى التركيز على علوم الكتاب والسنة.

١٠٩ ـ وعن أبي ثعلبة الخُشني ﴿ مرفوعًا: ﴿ إِنَّ الله فَرَضَ فَرَائِضَ، فَلا تُعْتَدوها، وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدوها، وحَرَّمَ أَسْياءً، فلا تَعْتَدوها، وسَكَتَ عن أشياءً رَحْمةً لكُم غَيْرَ إِسْيان، فلا تَنتهكوها، وسَكَتَ عن أشياءً رَحْمةً لكُم غَيْرَ نِسيان، فلا تَبحَشوا عَنْها ﴾ حديث حسن رواه الدارقطني وغيره (١).

## الشرح:

هذا الحديث أيضًا من الأصول العظيمة، عن أبي ثعلبة الخشني، واسمه: جرثوم بن ناشر، وجرثوم وجرثومة معناها: الأصل الذي يرجع إليه، فهو اسم له دلالته القوية في اللغة، يعني: هو أصل لغيره، وليس هو كلمة ذم.

قال: «إِنَّ الله فَرَضَ فرائِضَ، فَلا تُضَيِّعُوها» يُعنَى هنا بالفرائض: ما جاء إيجابه في القرآن، «فَرضَ» يعني: أوجب واجبات «فَلا تُضَيِّعُوها»،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدار قطني في سننه (۱۸۳/۶، ۱۸۶)، والطبراني في الكبير (۵۸۹) وفي مسند الـشاميين (۳۳۸/۶)، وأبـو نعـيم في الحليـة (۱۷/۹)، والحـاكم في المستدرك (۱۲۹/۶)، والبيهقي في الكبرى (۱۲/۱۰).

والمعلوم أن كلمة «فَرضَ» في القرآن قليلة، والفرض قليل في الكتاب والسنة؛ ولهذا ما دل القرآن على وجوبه، فهو فرض، فقوله على: «إنَّ الله فَرضَ فرائِضَ، فلا تُضيِّعُوها» يعني: ما أوجبه الله على في القرآن، فما ثبت وجوبه في القرآن، فيسمى فرضًا بهذا الحديث.

ولهذا ذهب الإمام أحمد وجماعة من أهل العلم (١) إلى أن الفرض أعظم من الواجب من جهة أن ما أوجب الله و قال: له فرض، وما دلت السنة على وجوبه يقال له: واجب، إلا إذا أتى بصيغة الفرض، ففرَّق بين الفرض والواجب من جهة الدليل، لا من جهة المرتبة، فهما من حيث الحكم التكليفي شيء واحد، حكمهما الوجوب، الفرض واجب، والواجب فرض، لكن ما كان من جهة الدليل من القرآن سمي فرضًا، وما كان من جهة الدليل من السنة سمي واجبًا.

وقال بعض أهل العلم: إن الفرض أرفع درجة من الواجب، وهو المعروف من مذهب أبي حنيفة والله الفرض عنده ما ثبت بدليل

<sup>(</sup>۱) انظر أقوال أهل العلم في الفرق بين الفرض والواجب، في: المسودة لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص٤٥، ٤٦)، والتبصرة للفيروز أبادي (ص٩٤، ٩٥)، والإحكام للآمدي (١٣٩/١ ـ ١٤١)، والتمهيد للأسنوي (ص٨٥، ٥٩)، والقواعد والفوائد الأصولية للبعلي (ص٣٢، ٦٤).

قطعي، والواجب ما ثبت بدليل غير قطعي، فحصل عنده أنه فرَّق بين الفرض والواجب من جهة الدليل عليه ومن جهة مرتبته، فالفرض عنده أرفع من الواجب.

وعلى القول الأول فإن الفرض والواجب من حيث المرتبة شيء واحد، لكنهما من حيث الثبوت مختلفان.

وقال طائفة من أهل العلم ـ وهو قول الجمهور ـ: إن الفرض والواجب واحد من حيث الدليل عليهما ومن حيث المرتبة ، فيقال: الصلوات الخمس فرائض ، ويقال: هي واجبة ، ويقال: صوم رمضان واجب ويقال: فرض ، ويقال: الحج واجب وفرض ، ويقال: بر الوالدين واجب وفرض ... وهكذا على هذا القول الثالث ، وهو القول المعروف المشهور ؛ لأن الفرائض والواجبات معناهما واحد ، فالفرض معناه: الواجب.

ولهذا نقول: إن قوله على: «إن الله فكرض فرائض، فلا تُنضيعه الله يعني: ما أوجبه الله على في القرآن، فنهى على عن تضييعه، وما أمر به المصطفى في فهو من حيث اللزوم والإلزام بعدم تضييعه بدليل خارج عن هذا الدليل، وهو بدليل قول الله على: ﴿ وَمَا مَالَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى

وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ مُرُّحُمُونَ ﴾ آال عمران: ١٣٢]، والآيات كثيرة في هذا الباب، وبقوله ﷺ: «ألاوإني أُوتيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ»، إلى أن قال: «أَلَّا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ الله» (١) في الحديث «أَلَّا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ الله» (١) في الحديث المعروف؛ حديث تحريم الحمر في خيبر.

المقصود أن قوله: «فَلا تُضَيِّعُوها» يعني: امتثلوا، وأدوا هذه الفرائض، ولا تضيعوها بعدم الامتثال، فإن الله ما فرضها إلا لتُمْتَل، وهذا يدل على أن من ضيَّعها أَثِم؛ لأنه نهى عن التضييع، وهذا داخل ضمن قاعدة: (ترك الواجب محرم). وهذا اللفظ: «وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدوها» يدخل فيه البحث من جهات كثيرة، لكن تلخص ذلك بتقرير قاعدة عامة في فهم نصوص الكتاب والسنة التي جاء فيها لفظ «الحد»، وهذا الحدود»، وهي: أنها جاءت على ثلاثة أنواع من الاستعمال:

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۵۲).

[الطلاق: ١]، كقوله عَ كَالَ: ﴿ تِلْكَ مُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

الثالث: أن يكون بعد ذكر الحدود النهي عن المقاربة ؛ كما في آية سورة البقرة التي فيها ذكر الصيام والاعتكاف: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ كَا ﴾ البقرة: ١٨٧]. فهذه ثلاثة أنواع في القرآن.

وفي السنة أتى «الحد» أيضًا، ويُراد به: العقوبات المقدرة، أو يراد به: الذنوب التي عليها عقوبات، يعني: المحرمات التي يجب في حق من اقتحمها أن يعاقب.

إذا تقرر ذلك، فنرجع إلى تأصيل هذا في أن «الحدود» لفظ استعمل في الكتاب والسنة، واستعمل في كلام الفقهاء، وهذه الأقسام الثلاثة السابقة إنما هي لنصوص الكتاب والسنة، وأما التعبير بالحدود في كتب أهل العلم وأهل الفقه، فهذا استعمال اصطلاحي ليس هو استعمال الحدود في نصوص الكتاب والسنة.

إذا تبين هذا، فالنوع الأول: إذا ذُكِرَت الحدود بلا كلمة بعدها، يعني: نهي عن الاعتداء، فإن المراد بالحدود هذا الفرائض أو ما أذن به، فما أذن به فرضًا كان، أو مستحبًا، أو مباحًا، فالحدود هنا يراد بها هذه الأشياء؛ ولهذا جاء بعدها: ﴿ فَلاَ

تَمْتَدُوهَا ﴾ فالذي يخرج من دائرة المأذون به إلى خارج عن المأذون به، فقد تعدى الحد، وخرج عنه، وهذا الحد هو حد المأذون به.

قوله: ﴿ تِلْكَ مُدُودُ اللّهِ ﴾ جاء بعد بيان ما فرض الله على التركات في قوله على: ﴿ يُوصِيكُو اللّهُ فَا الله على النساء: ١١١ لما أتمّها في آيتين قال الله على: ﴿ يَوصِيكُو اللّهِ وَاللّهِ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ النساء: ١٦ يعني: هذا ما أمر الله على به وشرعه، وهذا معناه: أن هذه حدود المأمور؛ ولهذا عقبها بالطاعة فقال: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾. وقول الله على قي آية سورة الطلاق: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهُ وَمَن يَعَدّ مُدُودُ اللّهِ وَمَن يَعَدّ مُدُودُ اللّهِ وَمَن يَعَدّ مُدُودُ اللّهِ وَمَن يُعَلِي اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الواجبات والمستحبات والمباحات . ما أذن به ، يدخل فيها الواجبات والمستحبات والمباحات .

والحدود بالمعنى الثاني: إذا جُعلت للمحرمات فلها ضابطان:

الأول: أن يكون بعدها: ﴿ فَلَا تَقْرَبُوهُ كَا ﴾

الثاني: أن يكون معها ذكر عقوبة.

وهذا يعني: أن الحدود هنا هي: المحرمات؛ لهذا ناسب أن يكون معها النهي عن الاقتراب ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ كَا اللَّهِ عَن الاقتراب ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ كَا اللَّهِ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللّه

فإن العقوبات التي شُرعت تطهيرًا لمن انتهك المحرمات قيل لها: حدود. من قبيل رؤية هذا النوع دون غيره، وهذا شائع كثير في اللغة وفي الشريعة.

فإذًا العقوبات التي شُرعت لمن ارتكب محرمًا، فقارب أو انتهك حدود الله قيل للعقوبة: حد؛ لأنه دخل في الحد، وقيل لها حدود؛ لأنه اقتحم الحدود.

والحدود بالمعنى الثالث: وهو العقوبات التي جاءت في بعض الأحاديث، فهذه المراد منها ما جعل في الشرع له عقاب بعينه، فيقال: حد السرقة، حد الخمر... إلى آخره، كما قال في: «لا يُجْلَدُ أَحَدٌ فَوْقَ عَشْرَةِ أَسُواطٍ إِلاَّ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ »(١)، قوله: « إِلاَّ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ »(١)، قوله: « إِلاَّ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ »(١)، قوله: « إِلاَّ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ »(١)، قوله: « إلاَّ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ »(١) ويدخل في هذا: الحدود والتعزيرات عند الفقهاء.

فقوله ﷺ في هذا القسم الثالث: «لا يُجلكُ أَحَدٌ فَوْقَ عَشْرَةِ أَسُواطٍ »، يعني: تأديبًا، فلا يحل لأحد أن يؤدِّب من أبيح له تأديبه فوق عشرة

أسواط «إلا في حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ»، يعني: إلا في عقوبة جاء الشرع بها، إما أن تكون حدًا على اصطلاح الفقهاء، أو تكون تعزيرًا.

وهذا بحث طويل في كتاب الحدود ومعرفة الحدود والتعزيرات في الفقه، لكن لعل فيما سبق من إيجاز وتبسيط ما يجتمع به شمل ما أراد الفقهاء باصطلاحهم «الحدود»، وما جاء في النصوص بكلمة «الحدود».

إذا تقررت هذه القاعدة وهذا التحقيق في فهم هذه الكلمة التي أشكلت على كثير من العلماء، ولعدم فهمها ذهبوا إلى مذاهب شتى، نقول: إن قوله وحد حكود العلماء، ولعدم فهمها ذهبوا الله مذاهب شتى، نقول: إن قوله وحد حكود العلماء، وحد مثل وحد الله وحد الله وحد الله وحد الله وحد الله والمبات ومستحبات وما أشبه ذلك؛ لهذا قال: «وحد حد ولد تعتدي فيما أذن لك، فكن في دائرة الواجب والمستحب والمباح، ولا تنتقل منه إلى غيره.

فقوله في أول الحديث: «فَرَضَ فرائِضَ، فَلا تُنضَيِّعُوها» يعني: امتثل الفرائض، وأدِّ الواجبات، وقوله بعد ذلك: «وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدُوها» أي: كُنْ في دائرة المستحب والمباح ولا تتعده إلى غيره.

ثم قال: «وحَرَّمَ أَشْياءً، فلا تَنتهكوها» وهذا من العطف المغاير؛ لأن التحريم غير تعدي الحدود؛ كما سبق من بيان فهم نصوص الكتاب والسنة في هذه المسألة المهمة، فما حرم الله على نهانا النبي الله أن

ننتهكه، والتعبير بالانتهاك أيضًا يفيد بالاعتداء وعدم المبالاة ممن انتهك المحرمات.

قوله: «وحَرَّمَ أَشْياءَ» يفيد أن هذه المحرمات قليلة ؛ ولهذا تجد أن أصول المحرمات في الأطعمة قليلة، قال على: ﴿ قُلُلَّا أَجِدُفِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمَامَّ سَفُوحًا أَوْلَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْفِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِهِمَّ فَمَنِ ٱضْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَإِنَّرَبَّكَ غَفُورً رَّحِيمٌ ﴾ الأنعام: ١٤٥] أو المحرمات بعامة ؛ كما قبال على: ﴿ قُلُ تَعَالُوا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْوَا أَنْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا ثُشْرِكُواْ بِعِشْنَيْنَا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْلُلُوا أَوْلَكَدَكُم مِّنْ إِمْلَقِ فَخُنُ نَرْدُقُكُمْ وَإِنَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَحِسُمَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقَنْلُوا ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمُ وَصَّنكُم بِهِ. لَعَلَّكُونَ نَعْقِلُونَ ﴾ الأنعام: ١٥١، أو محرمات في اللباس فهي محدودة بالنسبة للرجال وبالنسبة للنساء، أو محرمات في الأشربة، فهي أيضًا محدودة، أو محرمات في المنازل، فهي محدودة، أو محرمات في المراكب، فهي محدودة ؛ لهذا المحرمات أشياء قليلة بالنسبة لغير المحرمات ؛ لأن دائرة المباح ـ ولله الحمد ـ أوسع ؛ لهذا قال: «وحرم أشياء» هذه الأشياء قليلة، فعجيب أن تُنْتَهك، فيكون هذا المنتهك لهذه المحرمات في نفسه شيء جعله ينتهك هذا القليل، ويُغْرَى بهذا القليل؛ ولهذا لم يُحَرِّم

الشرع شيئًا فيه لابن آدم منفعة في حياته حاجية أو تحسينية أو ضرورية، بل كل المحرمات يمكنه الاستغناء عنها، ولا تؤثر عليه في حياته، فما حرم الله على أو حرمه رسوله من أشياء فإنه لا حاجة لابن آدم إليها في إقامة حياته أو التلذذ بحياته، فالمباحات والمستحبات يمكنه أن يتلذذ فيها بأشياء كثيرة تغنيه عن الحرام.

قال: «وسكت عن أشياء رَحْمة لكم غَيْر نِسيان، فلا تَبحَثوا عَنْها»، أي: أن الله سكت، وهذا السكوت الذي وُصِف الله عَلَّ به ليس هو السكوت المقايل للكلام، يقال: تكلم وسكت، وإنما هذا سكوت يقابل به إظهار الحكم، فالله عَلَى سكت عن التحريم، بمعنى: لم يظهر لنا أن هذا حرام، فالسكوت هنا من قبيل الحكم، سكوت عن الحكم، وليس سكوتًا عن الكلام. وقد أخطأ في هذا من قال: إن هذه الكلمة يُستَدَلُّ بها على إثبات صفة السكوت لله عَلَى.

وهذا مما لم يأت في نصوص السلف في الصفات، وهذا الحديث وأمثاله لا يدل على أن السكوت صفة ؛ لأن السكوت قسمان:

الأول: سكوت عن الكلام، وهذا لا يوصف الله وهذا بل يوصف الله وهذا لا يوصف الله وهذا لا يوصف الله وهذه متكلم، ويتكلم كيف شاء، إذا شاء، متى شاء، وصفة السكوت عن الكلام هذه لم تأت في الكتاب ولا في السنة، فنقف على ما أوقفنا الشارع عليه، ولا نتعدى ذلك.

الثاني: السكوت عن إظهار الحكم أو إظهار الخبر وأشباه ذلك، فلو فرض مثلاً أن أتكلم الآن باسترسال، وسكتُ عن أشياء، وأنا مسترسل في الكلام، بمعنى: أني لَم أُظهِر أشياء أعلمها تتعلق بالأحاديث التي أشرحها، فسكوتي في أثناء الشرح عن أشياء لم أُظهرها أوصف فيه بالسكوت، فتقول مثلاً: فلان سكت في شرحه عن أشياء كثيرة لم يبدها؛ لأجل أن المقام لا يتسع لها. مع أني مسترسل في الكلام، ففي هذا المثال السكوت عن إظهار الحكم يدل على السكوت الذي وصف به نفسه أو وصفه به رسوله الله المثل الأعلى، فنصفه بالصكوت الذي هو يقابل به الكلام، ولا نصفه بالسكوت الذي هو يقابل به الكلام، وإنما فنصفه بالكلام، ولا نصفه بالسكوت الذي هو يقابل به الكلام، وإنما خكميا.

نسيان، بل هو الحفيظ العليم الكامل في صفاته وأسمائه سبحانه وتعالى وجلً وتقدس ربنا.

فإذًا هناك أشياء لم يُبيَّن لنا حكمها، فالسكوت عنها رحمة غير نسيان، أمرنا ولله ألا نبحث عنها فقال: «فلا تَبحَثوا عَنْها».

# إذا تقرر هذا فالأشياء المسكوت عنها أنواع:

النوع الأول: ما لم يأت التنصيص عليه من المسائل، لكنها داخلة في عموم نصوص الكتاب والسنة، أو في الإطلاق، أو في مفهوم الموافقة، أو مفهوم المخالفة، أو في المنطوق، أو أشباه ذلك مما هو من مقتضيات علم أصول الفقه. فهذا النوع مما دلت عليه النصوص بنوع من أنواع الدلالات المعروفة في أصول الفقه، فلا يقال عنه: إنه مسكوت عنه؛ لأن الشريعة جاءت ببيان الأحكام من أدلتها من الكتاب والسنة بأنواع الدلالات؛ ولهذا العلماء أدخلوا أشياء حدثت في عمومات النصوص، ففهموا منها الحكم، أو في الإطلاق، أو في المفهوم، وأشباه ذلك، وإذا أردنا أن نسرد الأمثلة، فهي كثيرة، يضيق المقام عنها، تراجعونها في المطولات.

النوع الثاني: أشياء مسكوت عنها، لكن داخلة ضمن الأقيسة، يعني: يمكن أن يقاس المسكوت عنه على المنصوص عليه، وقد ذهب جمهور علماء الأمة إلى القول بالقياس إذا كانت العلة واضحة، اجتمعت فيها

الشروط، أو كانت منصوصًا عليها، فإذا كان القياس صحيحًا، فإن المسألة لا تعد مسكوتًا عنها.

النوع الثالث: أن تكون المسألة مسكوتًا عنها، بمعنى: أنه لا يظهر إدخالها ضمن دليل، فكانت في عهده على، ولم يُنصَ على حكمها، ولم تدخل ضمن دليل عام، فسُكِتَ عنها، فهذا يدل على أنها على الإباحة ؛ لأن الإيجاب أو التحريم نقل عن الأصل، فالأصل أنْ لا تكليف، ثم جاء التكليف بنقل أشياء عن الأصل، فلابد للوجوب من دليل، والابد للتحريم من دليل، فما سُكِتَ عنه، فلا نعلم له دليلاً من النص من الكتاب والسنة، ولا يدخل في العمومات، وليس له قياس، فهذا يدل على أنه ليس بواجب، ولا يجوز البحث عنه ؛ ولهذا لما سأل أحد الصحابة النبي على عن الحج، وقال: أفي كل عام يا رسول الله؟ أنكر النبي عليه ؛ لأن هذه مسألة مسكوت عنها، ثم وجه الخطاب للسائل بألا يبحث عنها، فسكت عن وجوب الحج: هل يتكرر أم لا يتكرر؟ والأصل أنه يحصل الامتثال بفعله مرة واحدة، فقال النبي على: « لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ للهُ قَالَ للهُ دَرُونِي مَا 

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٣٣٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

فإذًا هذا النوع مما سكت عنه لا يسوغ لنا أن نبحث ونتكلف الدليل عليه. ونلحظ أحيانًا من بعض الأدلة التي يقيمها بعض أهل العلم أن فيها تكلفًا للاستدلال على الحكم في المسألة، فإذا كان الدليل لا يدخل فيها بوضوح، فإنها تبقى على الأصل: «وسكت عن أشياء رَحْمةً لكم غير نسيان، فلا تَبحَثوا عَنْها»، وهذا من رحمة الله على بعباده.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨٩)، ومسلم (٢٣٥٨) من حديث سعد بن أبي وقاص ١٠٠٠

## [ تحريم الاختلاف والتفريق ]

#### الشرح:

قوله: «ما نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ»، هذا عام في كل منهي عنه.

#### والمنهي عنه قسمان:

الأول: منهي عنه للتحريم، فهذا يجب فيه الاجتناب.

الثاني: منهي عنه للكراهة، فهذا يستحب فيه الاجتناب.

وهـذا كقـول الله على: ﴿ وَمَا مَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا مَنْهُ فَأَنْهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، فنحن مأمورون بالانتهاء عما نهى عنه على فإن كان محرَّمًا، فالأمر بالانتهاء عنه أمر إيجاب، وإن كان مكروهًا، فالأمر بالانتهاء عنه أمر استحباب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧).

إذا تقرر هذا، فالمنهي عنه خلاف الأصل؛ لأن الأصل في الشريعة ليس هو النهي، إنما الأصل فيها الأمر، والمنهيات بالنسبة للأوامر قليلة، وما نُهي عنه لأجل أنه خلاف الأصل لم يجعل الله عَجْكَ النفوس محتاجة إليه في حياتها، بل هي مستغنية عما نُهي عنه، فإذا نظرت في باب الأطعمة، فإن ما أهلَّ به لغير الله لا حاجة إليه، والميتة لا حاجة إليها، والأشربة المسكرة ليس المرء محتاجًا إليها، والألبسة المحرمة ليس المرء محتاجًا إليها، وإنما في الحلال كثير وغُنْيَة عن هذه المحرمات، فتكون هذه المحرمات في كل باب كالاستثناء من ذلك الباب، فالمحرمات من الأشربة استثناء من الكثرة المباحة في باب الأشربة، والمحرمات من الأطعمة استثناء من الكثرة المباحة في باب الأطعمة، وهكذا في باب الألبسة والبيوعات والعقود وأشباه ذلك، وهذا من لطف الله عَظِلُ بالعباد، فإنه عَظِلُ ما جعل شيئًا منهيًا عنه فيه إقامة الحياة، بل كل المنهيات عنها إنما ابتلَى الله عَلَىٰ العباد بها، وما أمِر به، فإنه خير، سواء فعله المرء رغبة في الأجر بإخلاص، أو فعله لغير مرضاة الله، وهذا التفصيل يذكره العلماء عنـد قول الله على: ﴿ لَاخَيْرُ فِي كَيْدِ مِن نَجُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةِ أَوْمَعُرُونِ أَوْ إِصْلَيْ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ االنساء: ١١٤، فهذه المأمورات فيها خير، ولو فعلها بغيرنية صالحة؛ لأنها متعدية النفع والأثر، فإذا فعلها بنية

هذا بخلاف المحرمات، فما حُرِّم ونُهِي عنه، فإنه يجب اجتنابه، فلا خير فيه البتة ـ يعني: من حيث تعدي الخير أو المصلحة ـ، وقد يكون فيه منفعة دنيوية ـ لكنها مقابلة بالمضرة ؛ كما قال الله في الخمر والميسر:

# ﴿ يَسْعُلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِيرُ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا

أَحْبَرُمِن نَفْعِهِمَا ﴾ البقرة: ٢١٩ ففيها نفع باعتبار المُعيَّن، لكن باعتبار الضرر فيها إثم كبير، وهذا بخلاف الأوامر التي فيها خير.

 أهل العلم أن النهي في الآداب للكراهة ـ يعني: الأصل فيه الكراهة ـ إلا إذا جاءت قرينة تدل على أن النهى للتحريم.

مثلاً: جاء في الحديث الذي رواه البخاري أن النبي قال: «أُمِرْتُ أَنْ النبي الله قال: «أُمِرْتُ أَنْ النبي الله قال: «أُمِرْتُ أَنْ النبي الله قال: «أَمِرْتُ أَنْ النبي الله قال: «أَمِرْتُ أَنْ النبي الله قال النبي الله قال النبي الله قال النبي العبادة، يعني: هل هو عبادة؟ أو هو أدب لشرط من شرائط العبادة وهو اللباس؟ الجواب: هو أدب؛ ولهذا عامة أهل العلم ـ إلا عدد قليل ـ ذهب إلى أن النبي هنا للكراهة، فلو صلى وهو كاف ثوبه، أو وهو عاقص شعره، فالصلاة صحيحة، ولا إثم عليه، ولو كان النبي للتحريم، لصارت الصلاة فاسدة كنظائرها.

ومن الأوامر أيضًا ما جاء عن النبي أنه قال: «سَمِّ اللَّهُ وَكُلْ بِيَعِينِكَ وَكُلْ بِيَعِينِكَ وَكُلْ بِيَعِينِكَ وَكُلْ بِيعِينِكَ مَّا يَلِيكَ» (٢)، فعامة أهل العلم على أن الأكل باليمين مستحب، والأكل بالشمال مكروه، وهناك من قال بالتحريم، وفي كل المسائل هذه خلاف بتعارض الأصول فيما بين أهل العلم، لكن قال الجمهور

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۸۰۹، ۸۱۰، ۸۱۲، ۸۱۵، ۸۱۲)، ومسلم (٤٩٠) من حديث ابن عباس في .

هنا: « كُلْ ييمينك » هذا أدب، فلما كان أدبًا، صار الأصل فيه أنه للاستحباب، «و كُلْ ييمينك» الأصل فيه أنه للاستحباب.

ولهذا ترى في كثير من كتب أهل العلم من يقول: النهبي هذا للكراهة ؟ لأنه من الآداب، والأمر للاستحباب ؛ لأنه من الآداب، فيجعلون من الصوارف كون الشيء من الآداب، وهذا مهم.

قال: «ما نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنبُوهُ»، ولم يقيده بالاستطاعة، بل أوجب الاجتناب بلا قيد؛ لأن الانتهاء عن المنهيات ليس فيه تحميل فوق الطاقة، بل المنهيات لا حاجة للعبد بها، يعني: لا تقوم حياته بها، بل إذا استغنى عنها تقوم حياته، فهو ليس مُحتَاجًا ولا مضطرًا إليها، وأمّا إذا احتاج لبعض المنهيات، فهنا الحاجة يكون لها ترخيص بحسبها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١١٧) من حديث عمران بن حصين ١٠٠٠

كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوَأَخُطَأَنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا مَا الْكَمَا حَمَلَتَهُ عَلَى الَّذِيرَ فَي مِن قَبْلِنَا رَبِّنَا وَلا تُحْمِلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِدِ ﴾ عَلَيْ نَا إِن الله عَلَيْ الله على تعليق الوجوب بالقدرة والاستطاعة.

هنا اختلف العلماء في مسألة يطول الكلام عليها، وهي: هل منزلة النهي أعظم أو منزلة الأمر؟ يعني: هل الانتهاء عن المنهيات أفضل أم فعل الأوامر والإتيان بها أفضل؟ تنازع العلماء في هذا على قولين:

الأول: أن الانتهاء عن المنهيات أفضل من فعل الأوامر، واستدلوا عليه بأدلة منها هذا الحديث؛ لأنه أمر بالانتهاء مطلقًا، وقالوا: الانتهاء فيه كلفة؛ لأنها أشياء تتعلق بشهوة المرء، قال على: لاحُفَّتُ الْجَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ وَحُفَّتُ النَّارُ بِالشَّهُوَاتِ»(١)، فالانتهاء عن المنهيات أفضل.

الثاني: أن امتثال الأمر أفضل وأعظم منزلة، قاله جماعة من أهل العلم، واستدلوا عليه بأدلة منها أن الله على أمر الملائكة بالسجود لآدم العلم، فلم يسجد إبليس، يعني: لم يمتثل الأمر، فخسر الدنيا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٨٧) بلفظ: «حُجبَت»، وأخرجه مسلم (٢٨٢٣) بهذا اللفظ من حديث أنس ﷺ.

والآخرة، فصار ملعونًا إلى يوم يُبعثون، ثم هو في النار أبد الآبدين ؟ وهذا لِعِظُم الأمر. قالوا: وآدم أكل من الشجرة التي نُهي عنها، فَغُفِرَ له بذلك. فإبليس أمر بالأمر، فلم يمتثل فخسر، وآدم الطَّيِّكُمْ فعل المنهي عنه ثم أعقبته توبة. وهذا القول الثاني هو الأرجح والأظهر في أنَّ فعل الأوامر أعظم درجة، وأما ارتكاب المنهيات، فإنه على رجاء الغفران، أما التفريط في الأوامر؛ كالتفريط في الواجبات الشرعية، والفرائض، والأركان، ونحو ذلك، فهذا أعظم، وأعظم مما نهى الله رجح عنه، مع ارتباط عظيم بين هذا وهذا . وهذا يفيدنا في تعظيم مسألة الأمر، وأن توجيه العباد لفعل المأمور به أعظم من توجيههم لترك المنهي عنه، فكثير من الدعاة والوعاظ على غير ذلك، فتجدهم يعظمون جانب المنهى عنه في نفوس الناس، وينهونهم عنه، ويفصِّلون في ذلك، ولا يفصِّلون لهم في المأمورات، ولا يحضونهم عليها، وهذا ليس بجيد، بل يؤمر الناس بما أمرهم الله عَلِيُّك به، وحضُّهم على ذلك أولى وأرفع درجة، مع وجوب كلِّ من الأمرين في البيان على الكفاية.

قال: «فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ، كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ على أَنْسَيائِهِمْ»، هذا لأن السؤال عن أشياء لم تحرَّم؛ لزيادة معرفة، أو لتنطع، أو ما أشبه ذلك، هذا محرم، فما أَمَرَ به النبي فَلَّا نأتي منه ما استطعنا. وفي وقت التشريع ـ وقت نزول الوحي ـ نُهي الصحابة أن

يسألوا النبي على عما سكت عنه الشارع ؛ لأنه ربما حُرِّمَ عليهم بسبب المسألة، وقد جاء في الحديث الذي قبله: «إن الله إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلاَ تُضَيعُوهَا، وَحَدَّ حُدُودًا فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشَيَاءَ فَلاَ تَقْرُبُوهَا، وَتَرَكَ أَشْيَاءَ غَيْرَ نِسْيَانِ رَحْمِةً لَكُمْ فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا»(١)، ومر معنا أيضًا قوله على: «إنَّ أَعْظَمَ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا من سَأَلَ عن شَيْءٍ لم يُحَرَّمْ فَحُرِّمَ من أَجْل مَسْأَلَتِهِ»(٢)، فكثْرَةُ المسائل لا تجوز، وقد كان الصحابة ه لا يقلون من سؤال النبي الله ، وكانت مسائلهم ـ على قلتها - كلها في القرآن، وكانوا يفرحون بالرجل يأتي من البادية ؛ ليسأل ويستفيدوا. وهذا من الأدب المهم الذي يُلتزم به، فإن كثرة المسائل ليست دالة على فقه في الدين، ولا على ورع، ولا على طلب علم، وإنما ينبغي على طالب الحق وصاحب الدين والخير أن يُقلُّ من المسائل ما استطاع، وقد قال عَلَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَاتَّسَعَلُوا عَنْ أَشْيَاتَ إِن بُّدُ لَكُمْ مَّسُوْكُمْ وَإِن مَّسْكُوا عَنْهَا حِينَ يُسَنَّلُ القُرْءَ الْ تُبْدَلُكُمْ عَفَا اللَّهُ عَنْهَا ﴾ المائــــدة: ١٠١]، فالسؤال عن أشياء لم يأت فيها تنزيل هذا ليس من فعل أهل الاتباع، بل يُسأل عما جاء فيه التنزيل؛ لأن الله عَلَى قال في هذه الآية:

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه (ص ٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٤٥٥).

﴿ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُكُنَّ لُا الْقُرْءَانُ تُبُدُلكُمْ ﴾، فدلَّ على أن السؤال إذا كان متعلقًا بفهم القرآن، ويتبعه فهم السنة، فإن هذا لا بأس به، أما أن تكثر المسائل في أمور ليس وراءها طائل، فهذا مما ينبغي تركه واجتنابه.

وقد قال على الحديث الذي معنا: «فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ على أَنْبِيَائِهِمْ»، ويُلاحظ هذا، فالذين يُكثرون السؤال يكثر عندهم الخلاف، ولو أخذوا بما عليه العمل وما تعلموه وعملوا به، وازدادوا علمًا بفقه الكتاب والسنة ؛ لحصلوا خيرًا عظيمًا، أما كثرة الأسئلة تؤدي إلى كثرة الخلاف.

لهذا ما سُكت عنه ينبغي أن يظلَّ مسكوتًا عنه ، وألا يُحَرَّك إلا فيما كان فيه نص أو تتعلق به مصلحة عظيمة للمسلمين ؛ لأنه ربما لو حُرِّكَ بالسؤال لاختلف الناس ، ووقعت مصيبة الاختلاف والافتراق ، وهذا ظاهر في بعض الأحوال والوقائع في التاريخ القديم والحديث.

#### [ دعاء الرسول ﷺ لأهل الحديث ]

١١١ . وعن ابن مسعود الله على: قال رسول الله على: «نَضَّرَ اللَّهُ عَبْدًا سمع مَقَالَتِي فَحَفِظَها وَوَعَاهَا وأدَّاهَا، فَرُبَّ حَامِل فِقْهِ لا فِقْهَ له وَرُبُّ حَامِل فِقْهِ إلى من هو أَفْقَهُ منه ثلاثٌ لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُؤْمِنِ إِخْلاصُ الْعَمَلِ لِلَّهِ وَالنَّصِيحَةُ لأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَلُزُومُ جَمَاعَتِهِمْ فإن دَعْوَتَهُمْ تُحِيطُ من وَرَاءَهُمْ». رواه الشافعي والبيهقي في المدخل(١).

١١٢ ـ ورواه أحمد وابن ماجه والدارمي عن زيد بن ثابت

الشرح:

قال: «رواه الشافعي والبيهقي في المدخل»، ما هو المدخل؟ المدخل ليس كتابا مستقلاً ، بل هو قطعة من كتاب معرفة السنن والآثار للبيهقي ،

<sup>(</sup>١) رواه الشافعي كما في المسند (١٤/١٥)، والبيهقي في الـدلالئل (٢٣/١). وانظر: التخريج السابق (ص٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٤٠٨).

وأحاديث الشافعي في معرفة السنن والآثار ؛ لأن البيهقي ألّف ثلاثة كتب في نصرة مذهب الشافعي واستدلالاته، هي:

الأول: السنن الصغرى وهي مطبوعة.

الثاني: السنن الوسطى، وهي التي تسمى معرفة السنن والآثار.

الثالث: السنن الكبرى، وهي مشهورة كبيرة.

فالسنن الوسطى التي تسمى معرفة السنن والآثار لها مقدمة طويلة، تسمى المدخل إلى معرفة السنن والآثار، سماه معرفة السنن والآثار عني: معرفة الشافعي للسنن والآثار، فالأحاديث والآثار التي في كتب الشافعي؛ في الأم، أو في مختصر المزني، وفي البويطي ... إلى آخره، سواء كانت مسندة أو غير مسندة تجد أن البيهقي يصلها، ويبين أن الشافعي يعرف المسانيد، ويعرف السنن و الآثار، وأنه لا يذكر شيئًا إلا وهو مسند موجود.

وفي مقدمة هذا المدخل ذكر تأصيلات كثيرة، منها: علم طلب الحديث والسنن، وأشباه هذه المسائل. وتكلم البيهقي فيها على الطحاوي صاحب العقيدة، وقال: إني رأيت كتابه «شرح معاني الآثار»، فوجدته متعصبًا لطريقته ـ يعني: الحنفية ـ يعني ذم كتاب الطحاوي، وتكلم عليه؛ لتعصبه وعدم استعماله للأدلة في موضعها. والبيهقي أيضا ما خلا من هذه الصفة، والتعصب أحيانا يفيد؛ لأن تعصب البيهقي

للشافعي جعله يؤلف هذه الكتب، وتعصب الطحاوي لأبي حنيفة جعله يؤلف معاني الآثار والمشكل؛ ليظهر معرفة إمامه بهذه، وتعصب الحنابلة أيضًا لإمامهم جعل السنة تظهر، فالله على جعل هذا الحماس في القلوب؛ لأجل أن تتحرك للحفاظ على هذه الديانة، والله المستعان. وغالبًا إذا روى الشافعي شيئًا، يكون البيهقي رواه؛ لذلك تجد كثيرًا من أئمة الحديث لا يقرنون بين الشافعي والبيهقي، فلا يقولون: رواه الشافعي والبيهقي؛ لأن أحدهما للشافعي والبيهقي؛ لأن أحدهما يدل على الآخر.

قال: «نَضَّرَ اللَّهُ عَبْدًا سمع مَقَالَتِي فَحَفِظُها وَوَعَاهَا وَأَدَّاهَا»، يعني: دعا النبي الله للهذا الذي سمع، ولم يفقه تمام الفقه، لكنه بلغ كما سمع، فدعا له بأن ينضر الله وجهه، ومعنى «نَضَّرَ اللَّهُ عَبْدًا سمع مَقَالَتِي»، وفي لفظ آخر: «نضر الله وجه امرئ»، هذا معناه الدعاء له بأن يزين الله عَلَّلُ وجهه يوم القيامة، وأن يبعث فيه النور في الدنيا، فإذا كان هذا الفضل فيمن سمع فأدى، وهو ليس بعالم فيما سمع وفيما أدى ، فكيف بفضل من وعى بعد تلك المقالة، فعمل بها وعلمها؟ لا شك أن فضله عظيم. وهذا يدلك على أن هذا الوجوب الكفائي للدعوة إلى الله عَلَى لا يختص بفئة دون فئة، يعني: من أهل العلم أو من عامة المسلمين، بل هو مرتبط بمن علم، لهذا قوله في الحديث: «سمع عامة المسلمين، بل هو مرتبط بمن علم، لهذا قوله في الحديث: «سمع

مَقَالَتِي فَحَفِظَها وَوَعَاهَا» أي أنه يكون علم شيئًا من دين الله، فوعاه بدليله، واتضح له بحجته، فحينئذ إذا نقله، ودعا إلى هذا الذي سمعه فوعاه، فإنه حينئذ يحظى بهذا الفضل العظيم.

وهذا مما ترى ـ وخاصة في هذا الزمان ـ أنه لا يمكن أن يحصل الانتشار للدعوة والانتشار للخير إلا بهذا التعاون، إذا كان واحد أو اثنان أو ثلاثة يقولون: سنعمل كل شيء. وهذا لا يمكن، بل الواجب التعاون على البر والتقوى، هذا يُعلم بما فتح الله عليه، وهذا يُحاضر بما فتح الله عليه، وهذا يأمر بالمعروف، وهذا ينشر كتابًا، وهذا يؤلف، فلا يظلم بعضنا بعضًا في ذلك، بل كل من بذل الخير ونشر دين الله عَلَى أو أعان على ذلك، فإنه يشكر عليه، ونرجو أن يكون داخلاً في تحقيق هذه الخيرية، وهذا الفضل العظيم. ولهذا يجب على طلبة العلم ألا يُخلُّوا أنفسهم من الخير، وأن يوطنوا أنفسهم على أن يكون همهم الدعوة إلى الله كالله، وليس معنى ذلك أن تتفرغ الليل والنهار، وأن تكون كطلبة العلم المبرزين أو كالدعاة الذين لهم شأن، لكن تحس به ليلاً ونهارًا، وإذا وجدت مجالاً فتبذله، قد تبذله بكلمة، وقد تبذله بالإرشاد إلى خير، وقد تبذله بنشر كتاب، وقد تبذله بإهداء شيء، المهم أن تفكر دائمًا في بذل الخير وانتشار الهدى ؛ لأن هذا واجب علينا جميعًا ، وليس لنا مناص منه؛ لأن الله ﷺ أمر بذلك.

لهذا نجد أن في سير الأنبياء ما يحرك الهمة ؛ كما في كتاب الله على ، وفي سنة رسوله على ما يحرك الهمة للدعوة إلى الله على.

مثال ذلك: أول رسل الله و الكيلان و الكيلا، وسورة نوح أكثرها في دعوة نوح: بلفظ الدعوة، وبطريقة الدعوة، والبذل فيها، وكيف صبر، وكيف أحيب، وكيف حضهم، وكيف رغبهم، ... إلى آخر ما اشتملت عليه تلك السورة العظيمة. قال على خبرًا عن قول نوح: ﴿ قَالَارَ إِنَّ دَعُوتُ مَعَلَمُ السورة العظيمة. قال على خبرًا عن قول نوح: ﴿ قَالَارَ إِنَّ دَعُوتُ مَعَلُوا فَيْ لَكُونَ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَإِلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّلَّا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

فهذا نوح الطلقة أول الرسل وصفه الله على بأنه دعا إليه، وأنه بذل الليل والنهار، والجهار والسر، الجهار يعني: أن يدعو الناس في ملأ بكلمة عامة، ويحض بحض عام على اختلاف أنواع الناس، أو سرًا. وهذا يحرك الهمة لمن عنده رغب في أن يكون من الدعاة إلى الله على أن يعني: أن الطريقة ليست واحدة، وأن هذا للمرء فيه قدوة فيما يأتي وفيما يذر.

# [ العلم ثلاثة ، وما سوى ذلك فهو فضل ] الله بن عمرو رضي قال : قال رسول الله بن عمرو رضي قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر قال بنات قال بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال رسول الله بن عمر و نفض قال : قال نفس قال : قال بن عمر و نفس قال : قال بن عمر و نفس قال : قال نفس قال نفس قال : قال ن

قَائِمَةً أو فَريضَةً عَادِلَةً» رواه الدارمي وأبو د اود(١).

#### الشرح:

هذا الحديث إسناده فيه ضعف، لكن معناه صحيح، ويستشهد به الأئمة كثيرًا، وذلك لأن العلم النافع أقسام ثلاثة؛ كما جاء في هذا الحديث. قال: «آية مُحكَمة»، فالآيات نأخذ منها التوحيد والعقيدة والأخبار التي يجب التصديق بها والإيمان بها، ونأخذ منها الأوامر والنواهي. قال: «أو سُنّة قَائِمة»، وهذه استفاد منها أهل العلم، فالسنن التي تنسب إلى العلم، أو تكون معرفتها علمًا، والمحافظة عليها علمًا هي السنن القائمة، يعني: التي درجت عليها الأمة. أما ما يزعمه بعض الناس أن في الزمن الأول كانت هناك سنن مهجورة عند الصحابة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۸۸٥)، وابن ماجه (٥٤)، والدار قطني (٢٧/٤)، والحاكم في المستدرك (٣٦٩/٤)، والبيهقي في الكبرى (٢٠٨/٦). والحديث فيه عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الأفريقي، وهو ضعيف، وسبق الكلام عليه أثناء الكلام على حديث الافتراق.

فهذه لا شك أنها ليست بسنة، وإن جاء فيها بعض الأحاديث التي يستدل بعمومها، وأهل البدع دخلوا من هذا المدخل، واستدلوا بأحاديث بعمومها على بعض الصور أنها سنة، وهي ليست سنة قائمة، بمعنى أنها ليست معمولاً بها في زمن الصحابة

ولذلك نقول: إن من مهمات العلم بالسنة والحديث أن تعرف ما كان عليه العمل في زمن السلف، وما لم يكن عليه العم؛ لهذا الترمذي ألف كتابه «الجامع» لهذا الغرض، رأى كتاب البخاري - وهو شيخه - ورأى كتاب مسلم، فرأى أن الناس بحاجة إلى معرفة السنن التي عليها العمل؛ لهذا تجد أنه يورد الأحاديث الصحيحة، والحسنة، وربما الضعيفة، ويقول: هذا عليه العمل، وهذا ليس عليه العمل، وعلى هذا العمل عند أهل العلم. وقال في آخر كتابه «العلل»: كل ما في كتابي هذا من الحديث، فمعمول به خلا حديثين (۱):

حدیث ابن عباس: أن النبي ﷺ صلى الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ جمیعاً یالْمَادِینَةِ فِي غَیْرِ خَوْفٍ ولا سَفَر (۲).

<sup>(</sup>١) انظر: العلل الصغير للترمذي (ص٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٠٥).

وحديث أبي هريرة في شارب الخمر: «إِنْ عَادَ الرَّابِعَةَ فَاقْتُلُوهُ» (١).

قال: «وما سوى هذين فمعمول به»، يعني: عملت به طائفة.

وابن رجب والله عند شرحه لكتاب العلل (٢)، توسع عند هذه الكلمة - مما ينبغي مطالعته - وقال في أحاديث كثيرة: قال طائفة من أهل الحديث: إن هذا الحديث لم يُعمل به.

وهذا غير المسألة المشهورة: أنه إذا صح الحديث، فهو مذهب الإمام، لكن بشرط أن لا يخالف العمل، فإذا كان العمل على شيء، فهو السنة القائمة، إذا كان دليلها واضحًا. والصحابة الله لن يعملوا إلا بالسنة، ولن يرضوا، ولا يتفقون إلا على شيء دل الدليل عليه، ولهذا قال في الحديث الذي معنا: «آية مُحْكَمَةً» يعني: ليست متشابهة، وهي الآيات ذات المعنى الواضح التي يصار إليها ويُرد المتشابه إليها.

والثاني: السنة القائمة المعمول بها، لا السنة المهجورة أو التي لم يعمل بها، ونعني بكلمة (المهجورة) التي ما عمل بها أحد، وتوهم المتوهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٨٤)، والترمذي (١٤٤٤)، وأحمد في المسند (٢٨٠/٢، ٥١٥)، والطيالسي في مسنده (ص٣١٧)، والبيهقي في الكبرى (٣١٣/٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح علل الترمذي (٢/ ٤٩/ ٣٢٣).

أنها سنة، فيقول: دل عليها حديث كذا، وذلك مثل: الأذكار؛ حيث يستدل بفضل الصلاة على النبي في في كل حال، وبحديث «رَغِمَ أَنْفُ رَجُل ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فلم يُصَلِّ عَلَيّ» (١) لإضافة الصلاة على النبي في في الأذان، إما قبل أو بعد الأذان، على المنارة أو في «الميكرفون»، مثل ما يُفعل في بعض الدول، ويقولون: دل الحديث عليه. لكن نحن نقول: نعم دل الحديث على الصلاة، لكن المقصود بها السنة القائمة، فهل نعم دل الحديث على الصلاة، لكن المقصود بها السنة القائمة، فهل العمل بهذا الحديث بهذه الصورة هو سنة قائمة، أو ليست كذلك؟ وهل هذه الصورة تدخل في هذا العموم أم لا؟

وهذا ضابط مهم سواء كان في باب البدع أو في مسائل الأحكام الفرعية، وهذه يحتاج إليها العلماء في مسائل متعددة. ومما يدخله بعض أهل العلم في هذه الصورة في قوله: «أو سُنَّةٌ قَائِمَةٌ»، الحديث المشهور؛ حديث أم سلمة المشهور الذي رواه أبو داود بإسناد جيد أن النبي الله قال: «إذا أَنْتُمْ أَمْسَيْتُمْ قبل أَنْ تَطُوفُوا بهذا الْبَيْتِ عُدْتُمْ حُرُمًا كَهَيْئَتِكُمْ

قبل أَنْ تَرْمُوا الْجَمْرَةَ حتى تَطُوفُوا يِهِ»(١)، أي أن من لم يطف يوم النحر وقد رمى جمرة العقبة ؛ فإنه يرجع محرمًا.

هذا الحديث قال به طائفة من العلماء المعاصرين، وقال به قلة من العلماء السابقين (٢)، لكنه من الأحاديث التي قال فيها بعض أئمة الدعوة ـ وهو الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب والله (٣): (إن الحديث صحيح، لكن هِبنا العمل به لأجل أن الأئمة تركوا العمل به) لأنه كيف نعمل بشيء بعد هذه القرون، وهو لم يكن من السنن القائمة في عهد السلف؟! ومثل هذا حكم عظيم يتعلق بعامة الأمة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٩٩٩)، وأحمد في المسند (٢٩٥/٦)، وابن خزيمة في صحيحه

<sup>(</sup>٣١٢/٤)، والحاكم في المستدرك (٦٦٥/١)، والبيهقي في الكبري (١٣٦/٥) ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) أقدم من نُقل عنه هذا القول: عروة بن الزبير، نقله عنه ابن حزم في المحلى (٢٧)، وبوب ابن خزيمة في صحيحه (٣١٢/٤) على الحديث بقوله: (باب النهي عن الطيب واللباس إذا أمسى الحاج يوم النحر قبل أن يفيض، وكل ما زجر عنه قبل رمي الجمرة يوم النحر). وأفتى به من المتأخرين الشيخ علي بن الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب وحمهما الله ما نظر: مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٢٥٧/)، ومن المعاصرين العلامة الألباني مناسك الحج والعمرة (ص٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (١/٢٥٨).

المهم: تنتبه إلى مسألة ما عليه العمل. والترمذي ركز عليه، ومما يتميز به جامع الترمذي ويهم الفقيه وطالب الدليل أنه يركز على ما عليه العمل وما ليس عليه العمل. وقد انتبه لهذا ابن المنذر في «اجماعاته»، وابن عبد البر، ومحمد بن نصر، وجماعة ممن كتبوا في الإجماع، فيذكرون مسائل في الإجماع، لكن لم يُجمَع عليها، وفيها مخالف، لكنهم نظروا في الإجماع إلى ما عليه العمل، وهذا دليل لهم. يعنى: إذا خالف القول، وجاء بعد مائة وخمسين سنة قول، فنظر في الحديث، ونظر في الدليل، وقال: هذا يدل عليه كذا وكذا، ويدل على أن هذا الأمر هذا مستحب، لكنه لم يكن مفضلاً في القرون المفضلة الأولى، ولا نعلم أحدًا عمل به أو قال به، فكيف يأتي من يستنتجه في القرن الثالث أو الثاني أو نحو ذلك؟ لهذا ابن المنذر ونحوه ممن ألفوا في الإجماع لا ينظرون إلى مخالفة من خالف العمل على أنه قادح في الإجماع، بل الإجماع ما انعقد عليه العمل ، فالمسائل التي انعقد عليها العمل في عهد الصحابة وعهد التابعين يعدونها إجماعًا، ولو وُجد من خالف فيها من الأئمة ؛ لهذا لا يقول ابن المنذر مثلاً: «أجمعوا وخالف سفيان» ؛ لأن هذا ليس من شرطه، فالإجماع عنده ما أجمع عليه العلماء من قبل وكان عليه العمل، فإذا كان العالم ليس له حجة، أو كان له حجة لكن

خالف العمل السابق، فإن ابن المنذر وطائفة ممن ألفوا في الإجماع لا يعدونه إجماعًا، بل مخالفًا للإجماع، هذا معنى قوله: «أو سُنَةٌ قَائِمَةٌ». الثالث: «أو فَريضَةٌ عَادِلَةٌ» وهي علم الفرائض، وهي أول علم يفقد في الثالث، وهذا يعني: أن الاهتمام به من فروض الكفايات، أن يبقى في الأمة من يعرف القسمة، ويعرف الفرائض المقدَّرة في كتاب الله وَالله ويعرف ترتيب أصحاب الفروض وما يستحقه، كذلك يعرف أهل التعصيب وطبقات العصبة، كذلك يعرف أحكام بقية أصحاب الفرائض. فالفريضة العادلة هذا من العلم في الفقه، فطالب العلم الشرعي ينبغي له أن يهتم بالفرائض؛ لأن الفرائض نصف الدين؛ لأنها متعلقة بما بعد الحياة.

## [ تحريم القول بالرأي في القرآن ]

الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: (مَنْ قال في الْقُرْآنِ بِرَأْيهِ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ» رواه الترمذي (١٠).
 القُرْآنِ بِعَيْرِ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ» رواه الترمذي (١٠٥ عَلْمٍ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ» رواه الترمذي (٢٠).

#### الشرح:

هذه كلها من الإمام وكالله يذكر آداب طالب العلم، وما ينبغي له والأشياء التي يحتاجها طالب العلم. فإن أعظم ما يكون به الاستدلال وكلام طالب العلم واستشهاده وعظة الناس به هو القرآن، ولهذا جاء التحذير في أن يقول قائل في القرآن برأيه أو بغير علم: «مَنْ قال في القرآن برأيه القرآن يرأيه فليتبو أمقعكه من النّار»، يعني: من قال في القرآن برأيه الذي حمله عليه الهوى ؛ لأنه توعده بالنار، وأما الاجتهاد المبني على

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٩٥١)، والنسائي في الكبرى (٣١/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٩٥٠)، والنسائي في الكبرى (٣٠/٥)، وأحمد في المسند (٢٣٢١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٣٦٢)، والطبراني في الكبير (١٢٣٩٢)، والبيهقى في شعب الإيمان (٢٣٣٢).

دليل فإنه لا بأس به، فإن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد، إذا كان اجتهاده في التفسير مبنيًا على دليل.

كذلك جاء في رواية أخرى: «من قال في الْقُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَأَصَابَ فَقَدْ أَخْطَأً» (١) بعني: رجل لا علم له باللغة ، ولا علم عنده بالشريعة وبقواعد الشريعة وبالسنة ، فيقول بالقرآن برأيه ؛ لكن ليس عنده علم ، نظر فقال: إن تفسير الآية أظنه كذا. وهو ليس عنده علم بذلك ، فهذا ولو أصاب في الحقيقة ، فقد أخطأ ؛ لأن القرآن لا يجوز أن يتكلم الإنسان فيه ، ويفسره بغير علم بالقرآن ـ بحفظ القرآن ومعرفة الآيات التي في الموضوع ـ ، كذلك بغير علم بالسنة التي جاءت في تفسير القرآن ، وبغير علم بمنهج السلف في التفسير، كيف كانوا يفسرون ، وأقوال العلماء في ذلك ، ونحو هذه الضوابط.

التفسير بالرأي معناه: أن يُفسر القرآن بلا حجة ولا دليل يرجع إليه، وإنما بمجرد رأي رآه هو، فليس له ما يدل على كلامه من القرآن ولا من السنة ولا من أقوال الصحابة ولا من اللغة ولا من السياق، وإنما

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۱۵۲)، والترمذي (۲۹۵۲)، والنسائي في الكبرى (۳۱/۵)، وأبو يعلى (۹۰/۳)، والبيهقي في وأبو يعلى (۹۰/۳)، والطبراني في الكبير (۱۲۷۲) والأوسط (۲۰۸/۵)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲۲۳/۲) من حديث جندب بن عبد الله ...

هو رأى رأياً ففسر به، وهذا قول بلا علم، والله على جعل القول عليه بلا علم قرينة الشرك به ؛ لأن الشرك أيضاً قول على الله بلا علم ، فلا يحل لأحد أن يفسر القرآن بمجرد رأيه ؛ لأن التفسير بالرأي المجرد مذموم ومنهي عنه ؛ لأنه داخل في القول على الله على بلا علم، فالذي يُفسر بالرأي ويقول: إن معنى قول الله هو كذا، بغير دليل يستدل عليه، وإنما لمجرد شيء بدر له وظهر بدون حجة، لا نقلية ولا لغوية، فهو داخل فيما جاء في الروايات الكثيرة المتعددة في النهى عن تفسير القرآن والوعيد الشديد في تفسير القرآن بغير علم ؛ حيث إنه قد جاء لفظان «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمِ» وفي رواية «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيهِ، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» (١)، فالمراد بالرأي هنا الرأي الذي ليس عليه علم، وهو الذي صار إليه شيخ الإسلام بخالته في كتابه: (مقدمة التفسير) بعد النقول الكثيرة عن السلف أولاً عن أبي بكر رضيه، بعد أن ساق الأحاديث فيمن قال في القرآن بغير علم، ذكر عن أبي بكر وإسنادها عن أبي بكر حسن، ووردت أيضاً عن عمر (٢) في قوله تعالى: ﴿ وَفَكِمُهُ وَأَبُّا ﴾، وفيها

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر في فتح الباري (٢٧١/١٣): «عن إبراهيم النخعي قال: قرأ أبو بكر الصديق : ﴿ وَلَكِكُمْ مُ أَبًّا ﴾ ، فقيل: ما الأب؟ فقيل: كذا وكذا، فقال أبو بكر: إن هذا لهو

التحذير الشديد من أن يُقال في القرآن بغير علم، أما إذا احتج بعلم إما بآية أو بسنة أو بلغة فإن هذا علم يصح أن يُفسر بناءً على فهم فهمه من آية أو حديث أو لغة، وهذا هو الذي جرى من الصحابة ـ رضوان الله

التكلف أي أرض تقلني أو أي سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله بما لا أعلم. وهذا منقطع بين النخعي والصديق، وأخرج من طريق إبراهيم التيمي أن أبا بكر سُئل عن الأب ما هو؟ فقال: أي سماء تظلني. فذكر مثله، وهو منقطع لكن أحدهما يقوي الآخر».

وإسنادها أيضاً صحيح عن عمر: أخرجها ابن أبي شيبة في المصنف (١/ ١٣٦)، في فضائل القرآن، من كره أن يفسر القرآن، برقم (٣٠١٠٥)، وسعيد بن منصور في سننه (١/ نضائل القرآن، برقم (٤٣) عن يزيد بن هارون، قال أخبرنا حميد عن أنس أن عمر قال على المنبر: " ﴿ وَفَكِهَةَ وَأَبّا ﴾ [عبس: ٣١] ثم قال: هذه الفاكهة قد عرفناها فما الأب؟ ثم رجع إلى نفسه فقال: إن هذا لهو التكلف يا عمر

وهذا إسناد متصل صحيح، وقد صح سماع حميد من أنس ـ وإن كان قد قيل في ترجمته ـ : كان يدلس، وإنما سمع من أنس ثمانية عشر حديثًا ـ وقيل غير ذلك ـ والباقي دلسه عن ثابت ـ إن ثبت ذلك ـ فإن الذي دلسه ثقة جبل من أثبت الناس في أنس وهو ثابت البناني والسلام هذا مع أن ابن عدي قال في الكامل (٢/ ٢٦٨) : «وأما ما ذكر عنه أنه لم يسمع من أنس إلا مقدار ما ذكر وسمع الباقي من ثابت عنه فإن تلك الأحاديث يميزها من كان يتهمه أنها عن ثابت عنه لأنه قد روى عن أنس وقد روى عن أنس البعض مما يبله أن الذي رواه عن أنس البعض مما يدلسه عن أنس وقد سمعه من ثابت، وقد دلس جماعة من الرواة عن مشايخ قد رأوهم».

عليهم - ؛ فقد اجتهدوا بناءً على فهم فهموه ، فيُحمل ما روي عنهم عن الخلفاء أو عن الصحابة من النهي عن تفسير القرآن بالرأي أو أن يقول قولاً في القرآن بأن هذا القول المقصود به الذي لا يستند إلى حجة ولا دليل ، أما ما يستند إلى حجة أو دليل عند صاحبه فهو مأذون له به ، كما هو شائع في تفاسير العلماء في هذا الصدد.

### إذا تبين ذلك فهناك أمران:

الأول: يجب الحذر الشديد من أن يُقدم على تفسير القرآن بغير علم، كأن يكون الإنسان غير حافظ للقرآن، بحيث يحمل بعض الآيات على بعض في فهم لمعانيها أو معرفة بالسنة أو معرفة باللغة، وإنما هو يفسر بحسب رأيه أو ما يطرأ له، وحينئذ فالعلم هو الذي تكون معه النجاةً في هذا الأمر بحيث يستطيع أن يفسر بعلم، وأنه إذا اجتهد في التعبير يكون مقبولاً ، كذلك ينبغي أن يراجع التفاسير الأثرية أولاً كتفسير الإمام عبد الرزاق الصنعاني رحمه الله تعالى، وكتفسير الإمام أحمد فيما نُقل عنه، وكتفسير سعيد، وتفسير ابن جرير، وتفسير ابن مردويه، وتفسير ابن المنذر، وما أشبهها من التفاسير الأثرية، وكذلك ما لخصت فيه هذه التفاسير كتفسير ابن الجوزي، وتفسير الحافظ ابن كثير وغيرها، ثم هو مع ذلك يكون عنده بصر بالعقيدة الصحيحة التي قررها أئمة الإسلام أئمة السنة حتى يفهم القرآن عليها، ويكون عنده أيضاً بصر بمواقع التفسير من اللغة ، حتى يعرف الإعراب المتقدم والمتأخر، ويعرف طرفاً من علم المعاني حتى يعرف فائدة التقديم والتأخير وفائدة الحصر، وفائدة التأكيد، وفائدة تنوع الحروف، وأشباه ذلك مما هو مقرر في علم المعاني، فإذا كان عنده طرف من علوم اللغة هذه مع معرفة بالقرآن والسنة والمراجعة في كتب التفسير فإنه إذا اجتهد يُرجى أن يكون اجتهاده ليس فيه تجاوز لقول النبي الله « مَنْ قَالَ فِي القُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوّا مُقْعَدَهُ مِنَ النّارِ ».

الأمر الثاني: فيما ذكر أن تفسير القرآن بالرأي المذموم له أَشْكَالٌ، وله أَخاء:

أولاً: هو مذموم في المسائل الغيبية كمسائل صفات الله على أو الجنة والنار أو ما يحصل يوم القيامة، والقرآن مملوء بالآيات التي فيها ذكر للغيبيات فالإقدام على تفسير هذه الغيبيات بما يخالف قاعدة: «أمروها كما جاءت»، هذا تفسير بالرأي إلا ما كان فيه علم مقتفى فإن هذا يصار إليه كتفسير الكرسي بأنه موضع القدمين، وتفسير الميزان بأنه له كفتان، وأشباه ذلك.

ثانياً: أن التفسير بالرأي يكون بحمل القرآن على ما يخالف ما علم من الآيات الأخرى كصنيع أصحاب المذاهب الردية والفرق المنحرفة في تفسير بعض الآيات بما يخالف آيات أخر، مع وجود آيات فيها ثناء على

الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ فلا يأخذون بها، بل يفسرون آيات أخر بتفسير يُضاد هذه الآيات، وهكذا في مسائل الحلال والحرام فإن تفسيرها بما يناقض غيرها، هذا يُعد من التفسير بالرأي المذموم.

الشكل الثالث: للتفسير بالرأي المذموم هو التفسير بالتأويل المردود؛ فالتأويل قد يكون صحيحاً، وقد يكون باطلاً، والباطل هو ألا يكون هناك حجة لصرف اللفظ عن ظاهره المتبادر منه، فهذا أيضاً يكون تفسيراً بالرأي، مَنْ صرف لفظاً عن ظاهره إلى غيره دون قرينة، أو دون حجة تدل على ذلك فهذا من التأويل المذموم كما هو صنيع أصحاب المذاهب والفرق المختلفة.

إذا تبين هذا فمدارس التفسير بالرأي عند علماء التفسير وعلماء علوم القرآن تنقسم إلى قسمين شهيرين:

الأول: التفسير بالرأي المقبول على ما ذكرنا.

القسم الثاني: التفسير بالرأي المذموم المردود، وهو القول على الله بغير علم.

أما التفسير بالرأي المقبول فيسمونه بالرأي وصحته أن يُقال بالاجتهاد، وهو ما كانت عناصر الاجتهاد فيه تامة أو متوفرة، وهذا له عدة مدارس في داخله منها:

المدرسة الأولى: المدرسة الفقهية في التفسير: فكل أصحاب مذهب فسروا القرآن تفسيراً فقهياً خاصة في الآيات التي لها صلة بالفقه أو بأصول الفقه، وهذا كثير، فالحنابلة لهم تفاسير فقهية، والمالكية لهم تفاسير فقهية، والحنفية لهم تفاسير فقهية، والخنفية لهم تفاسير فقهية، والظاهرية لهم أيضاً تفسير فقهي، وهكذا، وهذا تفسير بالاجتهاد الفقهي الذي له دليله، فهم لم يفسروا القرآن من حيث هو، ولكن فسروه بما يوافق المذهب الفقهي.

المدرسة الثانية: مدرسة التفسير بالاجتهاد النحوي، وهذا كثير ويدخل فيها الكتب المسماة: «إعراب القرآن»، كـ «إعراب القرآن» للزجاج، و«إعراب القرآن» للفراء، والتفاسير التي اعتني فيها بالإعراب كـ «إعراب القرآن» للعكبري، و «تفسير البحر المحيط» لأبى حيان، وأشبه هذه الكتب.

المدرسة الثالثة: مدرسة التفسير بالاجتهاد اللغوي، ويدخل فيه التفصيل في المفردات أو في البلاغة، وهناك عدد من الكتب اعتنت بهذا التفسير، وقد تشترك مع غيرها في مدرسة، كمدرسة فقهية أو مدرسة عقدية أو نحو ذلك، وهذه لها أمثلة متعددة، كتفسير ابن الجوزي، وتفسير البحر المحيط، وكتفسير السمعاني، وتفسير السمين الحلبي، وتفسير كثيرة في هذا الصدد، ومن المتأخرين كتفسير الألوسي وما

شابهه، وهذه قد يكون فيها عناية بالبلاغة أو عناية بالاشتقاق والمفرادات.

المدرسة الرابعة: التفاسير العقدية وهي التي اعتنت بالاجتهاد ولكنها مالت إلى تقرير العقيدة، وهذه يصلح أن نقول: أن ما يدخل في هذه المدرسة ـ مدرسة الاجتهاد المقبول ـ هي التفاسير العقدية السلفية أو التي تكون تبعاً لأئمة الحديث ـ رحمهم الله تعالى ـ ، والتي توافق ظاهر القرآن، وهذه يصح أن يُقال فيها أنها تفسير بالاجتهاد المقبول.

والمدرسة الأخيرة: هي المدرسة الإشارية، والمدرسة الإشارية: هي مدرسة للتفسير بالاجتهاد، ولكن بذكر الإشارة، ومنها ما هو مقبول ومنها ما يدخل في الرأي المذموم، والتفسير بالإشارة سبق الكلام عليه، ولكن نعيده باختصار فنقول: يصح التفسير الإشاري بأربعة شروط ذكرها ابن القيم ويضح أن يُقال: في إقسام القرآن وهو قسم القرآن، جَمْع قسم، ويصح أن يُقال: في إقسام القرآن وهو قسم القرآن.

وأما النوع الثاني: وهو التفسير بالرأي المذموم فهو: كل ما كان الاجتهاد فيه غير متوافر الشروط، ويدخل فيها كل التفاسير التي يذهب

<sup>(</sup>١) انظر: التبيان (ص٠٥).

إليها أهل البدع مثل: تفاسير غلاة الصوفية، وتفاسير الشيعة التي ينحون فيها منحى التأويل والرأي الذي لا حجة فيه، ومثل: تفاسير الباطنية، وتفاسير المعتزلة والخوارج، وما أشبه ذلك من التفاسير.

وعلى أية حال فإن تقسيم المدارس يحتاج إلى تفصيل أكثر، ولكن سبق أن أشرنا إليها، وقد ذكر ابن تيمية وظالله في كتابه: (مقدمة التفسير) ما سبق أن ذكرناه، وهو أن التفسير بالاجتهاد إذا توافرت الشروط، فإنه لا حرج منه، وأما إذا كان قولاً بمجرد الرأي، فهو مذموم، فليحذر منه ولأن القول على الله بلا علم شديد جداً، وكبيرة من الكبائر، وقد يكون كفراً إذا كان متعلقاً بإباحة ما لم يأذن به الله، وقد ذكر في آخر بحثه أن من سئل عن علم، أو من سئل عن آية ولديه علم، فإنه يجب عليه أن يجيب، أو أن يبين المعنى، وهذا ليس على إطلاق، وإنما يجب عليه إذا كان ليس هناك من يعلمها إلا هو (۱)، أما إذا كان غير مسؤول عن الفتيا، فإنه يجوز له أن يمتنع عن الجواب، وأن يحيل إلى غيره و كما كان

<sup>(</sup>١) أخرج البخاري (١١٨، ٢٣٥٠)، ومسلم (٢٤٩٢) و غيرهما عن أبي هريرة الله قال: « إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ «لولا آياتان في كتاب الله ما حدثت أحداً بشيء أبداً»، ثم تلا هذه الآية ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَزَلِنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَالْمُكَنِّ ﴾ إلى آخر الآيتين .

الصحابة والمعضهم إلى بعضهم إلى بعض (١)، أما إذا تعينت عليه، فإنه يجب عليه أن يُبين، ولا يجوز له الكتمان، وإذا لم تتعين عليه لوجود من يبين غيره، فإنه حينئذ له في ذلك مندوحة.

<sup>(</sup>۱) أخرج الدارمي في مقدمة سننه (۱۳۵)، وابن المبارك في الزهد (۱۹/۱)، وابن سعد في الطبقات (۱۱۰/۱)، وأبو خيثمة في كتاب العلم (۱۰/۱)، والفسوي في المعرفة (۱۱۰/۳)، وأبو نعيم في الحلية (٤ /٣٥١)، والخطيب في تاريخ بغداد (٤١٢/١٣)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٨٦/٣٦)، والبيهقي في المدخل (٤٣٣/١) عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: وأدركت عشرين ومائة من أصحاب النبي الله ود أن أخاه كفاه الحديث، ولا مفت إلا ود أن أخاه كفاه الحديث، ولا مفت إلا ود أن أخاه كفاه الفتيا».

#### [الترهيب من الإفتاء بغير علم]

#### الشرح:

الكرب الأيقام و النحل: ١١١٦، وهذا يبين شدة خطر القول بأن هذا حلال وهذا حرام، وهذا من أشد ما يحذره المرء؛ لأنه لا يجزم بموافقة حكم الله على في المسائل الخلافية أو المجتهد فيها. ولهذا نقول: إن فعل السلف في هذه المسائل هو الورع، فلا يقولون: هذا حلال، أو هذا حرام إلا لما اتضح به الدليل من أدلة الشرع، وكثير منهم يعبر بتعبير: أكرهه، أو لا أحبه، أو يقول: لا يجوز هذا، أو من يفعل هذا، ونحو

ذلك؛ وذلك بعدًا منهم، وخلوصًا من استعمال لفظ الحلال ولفظ الحرام.

وهذا الحديث فيه الوعيد الشديد لمن يفتي بغير علم، وهو يوجب الخوف من الدخول في الفتيا في كل ما يسأل عنه الناس، قال عبد الرحمن بن أبي ليلى والفتيا في القد أدركت في هذا المسجد عشرين ومائة من الأنصار، وما منهم أحد يحدث بحديث إلا ود أن أخاه كفاه الحديث، ولا يسأل عن فتيا إلا ود أن أخاه كفاه الفتيا»(١)، وتلك كانت سنة السلف ـ رحمهم الله تعالى ـ في هذه الأصول العظيمة.

واليوم أصبحت الفتوى مفخرة أن يكون فلانًا مفتيًا، ويتكلم بغير إيقان ولا إتقان، وربما أفتى، وهو يأكل، وربما أفتى وهو ينظر إلى شيء أو وهو يكتب، وهذا أمر في الحقيقة يخشى المرء فيه أن يعاقبه الله على بذهاب نور الإيمان من صدره. لهذا ينبغي لنا أن نعلم أن هدي السلف الصالح وما كان عليه أئمتنا ـ رحمهم الله تعالى ـ هو التشديد في أمر الفتوى، وأن المرء يجب عليه أن يربأ بنفسه أن يُعرض دينه وحسناته للذهاب بذنب يحدثه في الأمة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه المدارمي في سننه (۱۳۵)، وابن المبارك في الزهمد (ص۱۹)، والفسوي في المعرفة والتاريخ (۸۲/۳۸). وابن عساكر في تاريخ دمشق (۸۲/۳۸، ۸۷).

واليوم نسمع كثيرًا من يقول: سألت فلانًا، فأجابني بكذا، وسألت الشيخ فلان، فأجابني بكذا. وأصبح المفتون بأعداد لا حصر لها في عرض البلاد وطولها، وهذا لا شك أنه يخالف الدين، ويخالف الورع، فالتعليم والبحث هذا شيء، وأما الفتوى، فإن المرء لا يسوغ له أن يفتي في كل ما يُسأل عنه، أما إذا تعينت عليه الفتوى، فهذا بحث آخر.

الأغْلُوطَاتِ. وعن معاوية الله أن النبي الله: نهى عن الأُغْلُوطَاتِ. رواه أبو داود أيضًا (١).

#### الشرح:

هذا الحديث في آداب العالم والمتعلم، والأغلوطات فسرها العلماء بعدة تفاسير منها:

الأول: الأغلوطات هي: المسائل التي يراد منها إظهار غلط من سئل عنها، إما غلط المفتي أو المعلم، أو غلط المتعلم، يعني المسائل المشكلة المعقدة التي ليس كل أحد يفهم وجهها، إنما يراد منها إظهار غلط المعلم أو المتعلم، وذلك لما فيها من التباهي، ولما فيها من تعقيد العلم، والمأمور به تيسير أخذ العلم.

الثاني: الأغلوطات هي: المسائل التي لم تقع؛ لأنه يؤول الكلام فيها إلى الغلط، وأنها إذا وقعت اتضحت.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه أبـو داود (۳۲۵٦)، وأحمـد في المـسند (٤٣٥/٥)، وأخرجـه البخــاري في التاريخ الكبير (١٠٦/٥)، والطبراني في الكبير (٩١٣) وفي الأوسـط (١٣٧/٨)، والبيهقـي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٢٢٩).

الثالث: الأغلوطات: المسائل المشكلة عمومًا التي يستشكلها المتلقي. وهذا النهي أدب عام للمعلم والمتعلم، فالواجب على المعلم أن يبذل نصيحته للطلاب والمتعلمين، يعني: ييسر عليهم مسائل العلم، ويربيهم بصغار العلم قبل كباره، وليس كل ما عند المعلم يعطيه المتعلم، ليس كل ما عند الأستاذ أو الشيخ يعطيه ويلقيه؛ لأن المجال ليس مجال استعراض معلومات، ولا إعطاء كل ما عندك؛ لأن الطالب يريد ما ينفعه، فإذا أعطيته شيئًا لا ينفعه، فلم تربّه في الحقيقة.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (١/١٧).

وقال الإمام البخاري ﷺ في صحيحه (١٩٢/١ فتح): «ويُقال الرباني الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره».

وهذا الذي نهجه أئمة الإسلام وأهل الصلاح في العلم أنهم لا يعطون شيئًا صعبًا، وإنما يدرجون العلم شيئًا فشيئًا، وفوائد ميسورة بأحسن عبارة ؛ حتى يتلقفها المتعلم، ويستفيد منها.

وقال ابن القيم بَعَمُ اللَّهُ في مفتاح دار السعادة (١/ ٦٦): «فيه تنبيه لأهل العلم على تربية الأمة كما يربى الوالد ولده فيربونهم بالتدريج والترقي من صغار العلم إلى كباره وتحميلهم منه ما يطيقون».

وقال الحافظ ابن حجر في الفتح (١٩٥/١): «والمراد بصغار العلم ما وضح من مسائله، وبكباره ما دق منها».

290

#### [ طلب العلم السبيل إلى الجنة ]

١١٨ ـ و عن كَثِيرِ بن قَيْسِ قال كنت جَالِسًا مع أبي الدُّرْدَاءِ في مَسْجِدِ دِمَشْقَ فَجَاءَهُ رَجُلٌ فقال يا أَبَا الدُّرْدَاءِ إني جِئْتُكَ من مَدِينَةِ الرَّسُولِ ﷺ لِحَدِيثٍ بَلَغَنِي أَنَّكَ تُحَدِّثُهُ عن رسول اللَّهِ ﷺ ما جِئْتُ لِحَاجَةٍ قال فَإِنِّي سمعت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يقول: «من سَلَكَ طَرِيقًا يَطْلُبُ فيه عِلْمًا سَلَكَ الله بهِ طَرِيقًا من طُرُق الْجَنَّةِ وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ وَإِنَّ الْعَالِمَ لَيَسْتَغْفِرُ له من في السماوات وَمَنْ في الأرض وَالْحِيتَانُ في جَوْف الْمَاءِ وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِم على الْعَايِدِ كَفَضْل الْقَمَر لَيْلَةَ الْبَدْر على سَائِرِ الْكَوَاكِبِ وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لِم يُورِّثُوا دِينَارًا ولا دِرْهَمًا وَرَّثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظٍ وَافِرٍ » رواه أحمد والدارمي وأبو داود والترمذي وابن ماجه (١).

الشرح:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١١٤).

هذا الحديث حديث عظيم، وأبو الدرداء على وصفه أنه «حكيم هذا الحديث حديث عظيم، وأبو الدرداء على حاء في وصفه أنه «حكيم هذه الملة» (١)، وذلك لما جعل الله معه من الفطنة والحكمة في التربية وفي العلم، وكان يقرئ الناس القرآن في الشام، وله في التربية أحوال كثيرة، وفي أقواله حكم كبيرة.

هذا الرجل الذي جاء من المدينة إلى الشام يطلب حديثًا واحدًا، قال: «جِثْتُكَ من مَدِينَةِ الرَّسُولِ وَهِيْ وَلَم تأت به حاجة، لِمَ جاء؟ قال: «لِحَدِيثٍ بَلَغَنِي أَنَّكَ تُحَدِّنُهُ»، وهذه همة عظيمة أن يرحل المرء من المدينة في ذاك الوقت مع ضعف الرواحل، فيمشي لمدة شهرين على الراحلة؛ لأجل حديث سمع أن أبا الدرداء يحدث به، لا شك أن هذه الهمة همة دين، وليست همة التزين، أو همة رغبة في لفت وجوه الناس إليه، أو رغبة في الثناء؛ إنما همة دين، وخوف من الله كلن، ورغبة فيما قاله كله. فهذا يدلك على أن العلم إنما يكون بعلو الهمة، فكيف إذا كان العلم ميسورًا عندك وقريب منك، ومع ذلك لا تسعى فكيف إذا كان العلم ميسورًا عندك وقريب منك، ومع ذلك لا تسعى إليه؟ ولذلك أكثر الناس رعاع، أتباع كل ناعق، لا يهتمون بالعلم، ولا يرفعون له وبه رأسًا، وهؤلاء مذمومون، بخلاف الذين يسعون إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: أربعون حديثا لابن عساكر (ص٦٨)، وسيرأعلام النبلاء (٣٢٥/٢)، وتذكرة الحفاظ (٢٤/١)، ومعرفة القراء الكبار للذهبي (٤٠/١).

العلم، ويتعبون فيه، فإنهم حقيقون بما روى أبو الدرداء على عن رسول الله على: «من سَلَكَ طَرِيقًا يَطْلُبُ فيه عِلْمًا سَلَكَ الله يهِ طَرِيقًا من طُرُقِ الله على الله على الله على الله على الله على الله على المنازكة لتضع أجْنِحتها رضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ.. » الحديث. يعني: رضًا بما يصنع ؛ كما في الحديث الآخر: «مُعَلِّمُ الْخَيْرِ يَسْتَغْفِرُ له كُلُّ شَيْءٍ» (١)، وهذا من سعى فيه، فقد سعى في العلم، فكيف بمن يرحل فيه ... إلى آخره ؟

فهذا يبين مناسبة ذكر الإمام بَعَمْ الله لهذا الحديث في آخر هذا الكتاب لها وأحاديث العلم؛ لأن أصول الإيمان والعقيدة التي عقد الكتاب لها تحتاج إلى تعب، وتحتاج إلى همة عالية، فلا تحقر نفسك، وتقول: هذا صعب، والعلماء كثيرون!! فقد يأتي يوم والحاجة تكون لك، والناس ينظرون إليك، وهم في حاجة إلى تبليغ دين الله...

وكان ابن عباس يحرص على أن يجلس في مجالس الصحابة يأخذ العلم، فقال لرجل من الأنصار: هَلُمَّ فَلْنَسْأَلُ أَصْحَابَ النبي اللهِ فَإِنَّهُمْ الْيَوْمَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (٣٤٣)، وابن أبي شيبة (٢٨٤/٥)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٢٧٣) من حديث ابن عباس الكبرى (ص٢٧٣) من حديث ابن عباس الكبرى وأخرجه البخاري في التاريخ الكبير (٥٠٤/٣).

كَثِيرٌ، فقال: واعجبًا لكَ يا بن عَبَّاسِ! أَتَرَى الناس يَحْتَاجُونَ إِلَيْكَ وفي الناس من أصْحَابِ النبي عَلَيْ من تَرَى؟ (١) فترك ذاك صحبة ابن عباس في العلم، واستمر ابن عباس، فما هي إلا سنوات قليلة، عشرون أو ثلاثون سنة، حتى احتاج الناس إلى ابن عباس أعظم من حاجتهم إلى بعض كبار الصحابة ؛ لكثرة ما تلقف من العلم. فلا تسيء بالعلم ظنًا ، فإنك لا تدري من يحتاج إليه، فقد تذهب إلى بلد كلها جهل، ليس فيه من يعرف العلم، والله عَجَالُ يقدر ما يشاء، وقدرُ الله يجري في عباده، فإذا لم يكن مع المرء علم راسخ أخذه في وقت السَّعة، وأكَّد على نفسه ؛ فإنه لن ينفع الناس، قد يأثم في بعض الحالات ؛ إذا كانت كل الأسباب متيسرة له، فإن كان عنده فهم ورغبة واستعداد، ولكن يؤثر الدنيا على العلم وتبليغ دين الله عجلًا؛ فلا شك أنه قد يأثم في بعض الحالات إذا تعيَّن عليه. وفي هذه الأمة ليس ثمَّ نبى بعد محمد رضي الله الما بنو إسرائيل فكان النبي يأتي بعده نبي، وكان فيهم علماء، أما في هذه الأمة فالعلماء هم ورثة الأنبياء؛ لهذا استحضر الفضل، واستغفار الملائكة، ورضا الملائكة، ووضعها لأجنحتها، واستحضر قوله ﷺ: «من سَلَكُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في فضائل الصحابة (۹۷٦/۲)، والدارمي (۵۷۰)، والطبراني في الكبير (۱۰۵۹)، والحاكم في المستدرك (۲۱۹/۳)، وذكره الذهبي في السير (۳٤۲/۳).

طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فيه عِلْمًا سَهَّلَ الله له طَرِيقًا إلى الْجَنَّةِ»، وقوله: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَكَةُ الْأَنْبِيَاءِ»، واستحضر وقت الحاجة.

وفي الأمة الآن يزيد عدد المسلمين عن ألف مليون مسلم، كم عدد طلاب العلم؟ طلاب العلم بحق قلة نوادر، هل هؤلاء سيكفون الأمة؟ لا يكفون، لو ندرِّس ملايين، ويتخرج من علماء ملايين أيضا ما يكفون الأمة، كيف يكفيهم هؤلاء في بلد، وهؤلاء في بلد، والبلدان الآن مدن وقرى تُعدُّ بمئات الآلاف في الأرض، فمع توسُّع الناس ؟ طلاب العلم يقلُّون. لا تنظر إلى الرياض مثلاً، وتنظر إلى حلق بعض المشايخ، وتقول: كثيرون. أو تنظر إلى طلاب الجامعة، وفي الواقع الآن أصبح العلم أندر من النادر، صحيح أن القراء كثيرون، لكن طالب العلم الراسخ الذي أخذ العلم بأصوله، ويصلَح أن يبلغ دين الله عَلَى، ويُعلُّم الناس بمعانى الكتاب والسنة، هؤلاء قلَّة. لهذا التعب وعلو الهمة هما الطريق مع سؤال الله عَجَكَ التوفيق والإعانة، ولا تحقرن نفسك، قال ﷺ: «لا تَحْقِرَنَ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا»(١)، أي علم تأخذه، لكن المهم خذه بوضوح، لا تأخذ العلم مشوشًا، لست ملومًا ألا تعلم، كل واحد يعلم أشياء، ولا يعلم أشياء، حتى العلماء الكبار، المهم أن تأخذ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳٦۷).

العلم بيقين، بعض الطلاب عندهم معلومات كثيرة، لكنها مشوشة، فإذا تكلم فيه، صار مشوشًا، ولا يعرف الضوابط: هل هذا واجب؟ هل مستحب؟ ما دليله؟ وما وجه استدلاله؟ التعريف؟ حد الشيء؟ ليس عنده ضوابط، تجده يدخل هذه في هذه، وقد يؤول الأمر إلى أن يحكم بالأحكام مخالفة لما أجمع عليه أهل العلم، أو مخالفة لما دل عليه المدليل. ولهذا الذي ينبغي ويتأكد عليك أن يكون العلم أهم شيء عندك، والعلم واسع، فخذ منه ما ينفع، خاصة التوحيد والعقيدة؛ لأن فيها صلاح الباطن وصلاح العمل، ثم معرفة السنة في العبادات، وما يحتاج الناس إليه، تعلمهم السنة فيما يحتاجون إليه في أمر عباداتهم ومعاملاتهم، هذا في البداية يكفي، ومع الزمن تتوسع شيئًا فشيئًا حتى تأخذ من العلم ما كتب الله ﷺ لك.

وهنا مسألة هامة: وهي: كيف يأخذ طالب العلم تصوير المسائل؟ الجواب: يأخذها بالتلقي، وتصوير المسائل أهم من الحكم والدليل ووجه الاستدلال والتفصيل والخلاف، فإذا عرفت صورة المسألة أولاً، فما بعدها يتنزل على الصورة، يأتيك التعريف، فينزل على الصورة، والحكم على الصورة، ووجه الاستدلال على الصورة، والحكم على الصورة،... وهكذا.

فطالب العلم تأتيه مسائل يلزمه تصورها ؛ حتى يفهمها ، مثل :

هل سدل الشعر مكروه؟ ما معنى سدل الشعر؟ هل اشتمال الصماء منهي عنه؟ ما معنى اشتمال الصماء؟ الإقعاء، ما هو الإقعاء المحرم أو المنهي عنه؟ وما هو الإقعاء المسنون؟ الاستحاضة، ما هي صورة الاستحاضة؟ وما هي صورة الدم الفاسد؟ الإسباغ واجب أو سنة؟ ما معنى الإسباغ؟

وفي العقيدة مثلاً: مسألة علو الله على ما معنى علو الذات، وعلو الصفات، والاستواء على العرش والفرق بينه وبين العلو، هذه الصور التي تحدد المعاني، بعد ذلك إذا جاءك الدليل يأتي الدليل على صورة صحيحة، مثل: الذي بنى بنيانًا على أساس صحيح، وبدأ يعلو به، فيكون البناء صحيحًا.

أما إذا صارت الصور مشوهة، وأيضًا الأدلة مشوشة، يعني: الاستدلال ليس بواضح، فيستدل بالشيء في غير مكانه، فهذا ينبني العلم عنده مشوشا، ولا يهدم العلم والدين إلا نصف فقيه، مثل ما قال ابن تيمية والمنكة: ﴿إنما يفسد الناس نصف متكلم، ونصف فقيه، ونصف نحوي، ونصف طبيب، هذا يفسد الأديان، وهذا يفسد البلدان، وهذا يفسد اللمان، وهذا يفسد الأبدان، لاسيما إذا خاض هذا في مسألة لم يسبقه إليها عالم، ولا معه فيها نقل عن أحد، ولا هي

## شيئًا من مسائل النزاع بين العلماء "(١).

فطالب العلم يجب عليه التثبت من المسائل التي يتلقاها ويقرؤها، خاصة إذا كانت غير واضحة ؛ لأن العالم أو العلم لا يعطيك كل العلم الذي عنده، فكل واحد يأخذ بقدر، وكم من طالب توسع في العلم حتى صار أعظم من شيخه؟ مثل الذي يُعلم الخط، يُعلم الطالب كيف يكتب الحروف، ثم ما يلبث الطالب أن يكون خطه أحسن من الذي علمه. لهذا يجب أن يكون تصور العلم واضحًا، وذلك أهم من كثرة المعلومات، وذلك بأن يصاغ ذهن الطالب، وليس شرطًا أن يعطى المعلم الطالب كمًا كبيرًا من المعلومات، فقد يعطيه كتاب فتاوى ابن تيمية ليحفظه ويسرده سردًا، ولكن ليست هذه مهمة المعلم، بل مهمته: أن يصوغ ذهن الطالب في العلم، فكيف يصوغ ذهن الطالب؟ أولا: يصوغه في الأناة في العلم، فمن أهم ما توصون به من بعدكم الأناة في العلم؛ لأنه من لم يكن متأنيا بالعلم، تشتَّت عنده الصور، وكثر غلطه؛ لكن التأني والرفق مع حسن التصور وحسن الاستدلال وحسن الأداء.

<sup>(</sup>۱) انظر:الفتوى الحموية ضمن مجموع الفتاوى (۱۱۸/۵)، والرد على البكري (۷۳۰/۲).

الثاني: الاهتمام بالتحري: التحري في اللفظ، والتحري في المعنى، فتنقل لمن تُعلِّم التحري في الألفاظ، وكيف يؤدي العلم، وكيف يعبر عنه؛ لأن هذا العلم هو تبليغ رسالة محمد في فلابد أن تُبلغ بلغة العلم ولغة الدين، ليس بأي لغة، فهذا ليس ميدان ثقافة ولا ميدان مواعظ، بل هذا علم، والعلم غير الموعظة، الموعظة الأمر فيها واسع، لكن العلم يجب أن يؤدى بطريقة أهله، فإذا علم كيف يبلغ العلم، فإن هذا يجعل الطالب يفهم كيف يتعامل مع كتب العلماء. وكتب العلماء صيغت بعلم، فكيف يفهم الدين إلا بالرجوع إلى كتب العلماء؟ وكيف يفهم الدين إلا بالرجوع إلى كتب العلماء؟ وكيف يفهم الدين إذا كان لم يتعود على سماع لغة أهل العلم؟!

أيضا في تعامله مع كتب العلماء لابد أن يصير عنده دراية وحساسية لمقصود العالم، فهذا العالم كلمته هذه لها دلالة، والكلمة الثانية لها دلالة، وهكذا.

الثالث: أن يعلم الطالب كيف يتعامل مع شيخه، وكيف يتعامل مع المجتمع، وكيف يتعامل مع المجتمع، وكيف يتعامل مع الكتاب، هذه لا يمكن أن يقرأها في كتاب، هذا هدي وطريقة لابد أن ينقلها العلماء من وقت السلف إلى زماننا، فهذه تؤخذ بالتلقي، نعم موجودة كتب في الآداب، لكنها تنقل بالسمت، لكن تبقى سمة أهل العلم وسمة الرصانة والسنة والتؤدة والحكمة إلى آخره.

الأمر الرابع: ألا يعطي المعلم الطالب العلم كله دفعة واحدة، فليس كل علم يجاب عنه، ولا يفتح الباب أمامه، ومن الخطأ أن يكون الطالب متجرئا على المعلم، فإذا وجدت الهيبة، استفاد أكثر. وانظر إلى من تخالطه في البيت فكلما كثرت المخالطة كثر الكلام الذي لا وزن له، ولذلك درج العلماء أنهم لا يخالطون الخلطة المعتادة عند الناس، وهذا خلاف العزلة أو التكبر؛ هذه كلها معاني مذمومة، لكن كلما كان المعلم أهيب في قلوب من يأخذ عنه، كلما كان انتفاعهم أكثر، أما إذا صاروا دارجين عليه، وصار دائمًا معهم، صار كلامه لم يعد يسمع، هذا من جهة التعليم، أما من جهة الدعوة والإصلاح والتربية، فذلك له باب آخر.

فإذًا المعلم ينقل العلم، وينقل معه أشياء. أما القراءة في الكتب، فتكون إذا صار الطالب مستقيم العود، صحيح البنيان، فعندها يتوسع في القراءة، والطالب قد يكون أكثر حفظًا من شيخه، هذا ليس غريبًا والحمد لله، ويكون أكثر بحثًا، فقد يجيء المعلم بجواب مختصر، ويكون الطالب عنده جواب صفحات من حفظه ومطالعاته. لكن المهم أن يتعامل مع العلم على طريقة صحيحة، إذا صار المعلم نقل للمتعلم هذا الأصل: أن يتعامل مع هذا العلم تصورًا واستدلالاً وأدبًا بطريقة صحيحة هذا كان الفوائد، بعضهم صحيحة هذا كفاية ؛ المعلومات تزيد وتنقص. هذا من الفوائد، بعضهم

يعطي فوائد قليلة، وبعضهم يعطي فوائد أكثر، وليس الغرض من التعليم كثرة المعلومات والفوائد، لكن الغرض أن يكون البنيان صحيحًا. ومن العلم ما لم تسمعه من شيخ أو من معلم، إنما قرأته، فإذا أشكل شيء تقف فيه، وتسأل عنه، لا تتصور شيئًا مشكلاً، لا تدري ما وجهه، وتقول هذه فائدة، وتعرف أنها مخالفة للذي أخذته، ومخالفة لأصول العلم، ومخالفة للمعلومات المجمع عليها والمتفق عليها، ثم تحفظها وتشوش معلوماتك، بل تسأل ما وجه هذه؟

قال ابن حجر في موضع: «قد كان في نفسي من هذه المسألة إشكال ثلاثين سنة». ثلاثون سنة وهي مشكلة عليه، وليس عيبًا أنها تبقى مشكلة، أو أن يبقى على الإنسان شيء مشكل ما يعرف وجهه، المهم التمسك بالأصول والقواعد، فأنت لست مخاطبًا أن تخوض كل لجة وتخرج منها، ليس كل أحد يخوض كل لجة ويخرج منها، فبعض الأئمة الكبار بمن لهم قدم راسخة في الإسلام ما سلموا من ذلك، وقد تخوض في لجة، وتخرج غير سالم. فإذًا إذا صار في المسألة مشكلة تسأل: ما وجهتها؟ وتأخذ العلم برفق شيئًا فشيئًا؛ حتى تكتمل المعلومات بدقة.

مسألة أخرى: وهي: هل طالب العلم يطلب أكثر من فن؟ الجواب: طالب العلم إذا كان فيه همة قوية لا بأس أن يطلب أكثر من فن، فيركز أولاً على الأهم، وهو: التوحيد بدلائله، والفقه بدلائله،

يعلم التوحيد، والحلال والحرام، والعبادات والمعاملات، هذا هو النجاة. أما بالنسبة للتدرج من المسائل السهلة إلى الصعبة، فالمتون هي التي تدرجك من الأصغر للأكبر ومن الأسهل للأوسع، لأن السهولة قد تكون من جهة الاختصار، يسهل لك أن تكمل العلم وتتلقاه، وتكون السهولة من جهة أن المسائل ما فيها إشكال، المسائل تصورها سهل وقريب، فتنتقل في العقيدة من المتن السهل إلى الأقوى منه قليلاً.

#### [الحكمة ضالة المؤمن]

١١٩ ـ وعن أبي هريرة ﴿ مرفوعًا: «الكَلِمَةُ الحِكْمَةُ ضَالَةُ الْمُؤْمِنِ، فَحَيْثُ وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُّ بِهَا» . رواه الترمذي وقال: غريب، وابن ماجه (١).

## الشرح:

هذا الحديث حسن، وقوله: «رواه الترمذي، وقال: غريب»، من فهم العلماء أن غالب ما قال الترمذي «غريب»؛ يعني به: أنه ضعيف؛ لأن الغرابة عنده تعني الضعف، وليست الغرابة عند المتأخرين - يعني عند أهل الاصطلاح - التي هي وصف للسند، فقد يكون الرجال ثقات؛ كحديث عمر بن الخطاب شه المعروف: «إنما الأعمال بالنيّات» (٢)، فإنه غريب، يعني: أنه لم يأت إلا عن راو واحد في الطبقة الأولى والثانية والثالثة إلى آخره، فقد يكون الحديث في الصحيحين، وهو غريب. لكن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٨٧)، وابن ماجه (٤١٦٩).

قال أبو عيسى: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وإبراهيم بن الفضل المدني المخزومي يضعف في الحديث من قبل حفظه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في فاتحة كتابه الصحيح (ح١)، ومسلم (١٩٠٧).

مصطلح الترمذي أنه إذا قال: «غريب»، فإنه يعني به: أنه ضعيف في الغالب، لكن هذا الحديث له طرق، فهو بها حسن.

قوله: «الكلِمةُ الحِكْمةُ صَالةُ الْمؤمِنِ، فَحيث وَجَدَهَا فَهُو أَحَقُ بِهَا» معنى ذلك: أن «الحِكْمةُ» التي هي الكلمة الصواب، أو الرأي الصواب فهي ضالة المؤمن؛ لأن المؤمن يسعى للحق، ويتحرى الصواب من الأقوال والأفعال، ولهذا أثنى الله وَ لَم الله وَ الله الله وَ الله و اله و الله و الله

والحكمة: السُّنَة من الأقوال والأفعال، وهي الأقوال الصائبة في الحق، والأفعال الصائبة في الحق، فإذًا المؤمن من صفاته وطالب العلم بالخصوص أنه يتحرَّى الحكمة في الأقوال والأعمال، لا يتصرَّف بمحض رأيه، بل ينظر في الحكمة، والحكمة أعلاها: ما وُجِد في سنة النبي و في هدي الصحابة و في في أفعالهم وكلامهم، وكذلك في هدي وأفعال وكلام أئمة الإسلام، هذه هي الحكمة؛ لأن الحكمة مكتسبة ؟ تكتسبها مما عقلت من الكلام والأفعال.

لهذا الحكمة عُرِّفَتْ بتعريفات:

منها: أنها وَضْعُ الشيءَ في موضعه اللائق به.

ومنها: وضع الأمور في مواضعها اللائقة بها الموافقة للغايات المحمودة منها.

وهذا التعريف الثاني هو الأولى والأظهر؛ للتفريق ما بين الحكمة والعدل، لأن العدل هو: وضع الشيء في موضعه، يقابله الظلم الذي هو: وضع الشيء في غير موضعه.

والحكمة: عدل وزيادة، لأن كل حكيم عادل، وكل حكمة عدل في التصرُّف، وضع الشيء في موضعه، لكن تختلف الحكمة عن العدل بأن الحكمة ينظر فيها في الأقوال والأفعال إلى الغاية المحمودة منها، فقد يضع المرءُ الشيءَ في موضعه ويكون عادلاً، لكن لا يكون حكيمًا في موافقة الأمر للغاية المحمودة، في أن يكون فعله وقوله في ازدياد المصالح وتقليل المفاسد.

الحكمة لها أوجه، ولها أسباب، ربما ما يكون مناسبًا بيان ذلك الآن، وقد ذكر ذلك ابن القيِّم في «مدارج السالكين»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: مدارج السالكين (٢/٤٧٨ ـ ٤٨٠).

#### [ من هو الفقيه؟ ]

١٢٠ ـ وعَنْ عَلِيِّ بْنِ أَيِي طَالِبٍ قَال: إِنَّ الفَقِيهَ حَقَّ الفَقِيهِ مَعَاصِي مَنْ لَمْ يُوَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي مَنْ لَمْ يُوَمِّ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللهِ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللهِ، وَلَمْ يَدَعْ القُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ، وَلَمْ يَدَعْ القُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إلى غَيْرِهِ، إِنَّهُ لا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لا عِلمَ فِيهَا، وَلا عِلمٍ لا فَهْمَ فِيهِ، وَلا قِرَاءَةٍ لا تَدَبُّرَ فِيهَا ().

ا ١٢١ ـ وعن الحسن الله قال: قَال رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهُ

الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۹۷)، وأبو خثيمة في كتاب العلم (ص٣٣)، وأبو نعيم في الحلية (١/٧٧)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٧٤٠/٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (٣٥٤)، وهو ضعيف لإرسال الحسن البصري، ولأن فيه نصر بن القاسم، وهو مجهول.

الفقيه في الكتاب والسنة يُعنى به: من أدرك معاني القرآن والسنة ، فأعلم الناس هو الأفقه فيهم ، ولهذا قال ولهذا قال المقيد : «يَوُمُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمُ وَلَهُمُ الله وَالله الله الله الله الله والله على والله والله

قال: «إِنَّ الفَقِيهَ حَقَّ الفَقِيهِ»، يعني: الفقيه المتحقق بالفقه، الموصوف بالعلم بما أنزل الله عَلَّ في كتابه وعلى سنة نبيه على هو من اتصف بهذه الصفات:

- أنه لا يقنّط الناس من رحمة الله.
  - ولم يرخص لهم في معصية الله.
    - ولم يؤمنهم من عذاب الله.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۹۱).

وهذه لا شك أنها صفة لأهل العلم، أما من قصر علمه؛ فتجده في الوعظ والإرشاد، أو تجده في درسه يغلب عليه جانب من هذه الجوانب، إما أنه يغلب عليه جانب الرجاء، فيفتح للناس باب الرجاء، حتى يجرئهم على المعاصي، أو أنه يشدد عليهم، أو أنه يصف لهم العقوبة والعذاب وصفة النار، حتى يقنِّطهم من رحمة الله على، ويظنون أنهم قد هلكوا. والفقيه حق الفقيه هو من يعامل الناس بطريقة الكتاب والسنة، فيعطيهم الرجاء، ولكن أيضًا يخوفهم من العذاب، فلا يؤمِّن ولا يقنِّط؛ لأنه لا يقنط من رحمة ربه إلا الضالون، ولا يأمن مكر الله إلا الخاسرون. وهذا هو الذي ينبغى عليك أن تعتني به، سواء في العلم، أو الدعوة والإرشاد، فيجب أن تغرس في قلوب الناس الفرح بالطاعات، والخوف من المعصية، تفتح لهم باب الرجاء وعدم التقنيط من الذنوب، وأيضًا تخوفهم من أثر المعصية والذنب، وهذا يوافق طريقة أهل السنة والجماعة ووسطية ما قالوا به في باب الخوف والرجاء.

## ١٠ ـ باب قبض العلم

۱۲۲ ـ وعَنْ أَيِي الدَّرْدَاءِ قَال: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَشَخَصَ يَبَصَرِهِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ قَال: «هَذَا أَوَانُ يُخْتَلَسُ العِلمُ مِنْ النَّاسِ حَتَّى لا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ». رواه الترمذي (۱).

[ التحذير من قراءة القرآن دون العمل به ]

١٢٣ ـ وعَنْ زِيادِ بْنِ لبيدٍ عَلَى قَالَ: ذَكَرَ النَّبِيُ عَلَى اللهِ وَكَيْفَ فَقَالَ: «ذَاكَ عِنْدَ أُوَانِ ذَهَابِ العِلمِ» قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ وَكَيْفَ يَدْهَبُ العِلمُ وَنَحْنُ نَقْرَأُ القُرْآنَ وَنُقْرِئُهُ أَبْنَاءَنَا وَيُقْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُقْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُقْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُعْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُقرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُعْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُعْرِفُهُ أَبْنَاوُنَا وَيُعْرِقُهُ إِلَى يَوْمَ القِيَامَةِ؟ قَالَ: «ثَكِلتُكَ أُمَّكَ يَا زِيَادُ إِنْ كُنْتُ لَأَرَاكَ مِنْ أَفْقَهِ رَجُلٍ بِاللَّذِينَةِ، أَولَيْسَ هَذِهِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى يَقْرَءُونَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ لا يَعْمَلُونَ بِشَيْءٍ مِمَّا فِيهِمَا». رواه أحمد وابن ماجه (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٥٣)، والدارمي (۲۸۸)، والطبراني في مسند الشاميين (۱۷)، والحباكم في المستدرك (۱۷۹/۱)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٤٥٢).

## الشرح:

الأحاديث في قبض العلم وذهابه في آخر الزمان كثيرة، منها في الصحيحين أحاديث عدة؛ كقوله على: «إِنَّ الله لا يَقْبِضُ العِلمَ انْتِزَاعًا الصحيحين أحاديث عدة؛ كقوله على: «إِنَّ الله لا يَقْبِضُ العِلمَ الْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء وَلكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ بِمَوْتِ العُلماءِ حَتَّى إِذَا لم يُنْتِزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء وَلكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ بِمَوْتِ العُلماءِ حَتَّى إِذَا لم يُنْتِزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء وَلكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ فَصَلُوا فَافْتَوْا يغَيْرِ عِلم فَضَلُوا يُبقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالاً فَسُمِلُوا فَافْتَوْا يغَيْرِ عِلم فَضَلُوا وَأَضَلُوا» (٢)، وذهاب العلم من أشراط الساعة الصغرى، حيث يقل العلم ويُرفع، ويكثر الجهل ويفشو.

وكثرة القراءة الموجودة في هذا الزمان لا تدل على ازدياد العلم؛ لأن الناس يقرؤون، ولكنهم لا يعلمون إلا القليل؛ لهذا إذا نظرت ـ الآن ـ في عدد الأمة وعدد الناس، كم منهم يطلب العلم؟ وكم منهم من يعلم؟ الجواب: نادر جدًا، يعني: إذا ذكرت الفًا أو الفين أو ثلاثة

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (٤٠٤٨)، وأحمد في المسند (٢١٨، ٢١٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٤٥/٦)، والطيالـسي في مسنده (ص١٦٥)، والطيالـسي في مسنده (ص١٦٥)، والطبراني في الكبير (٥٢٩١)، والحاكم في المستدرك (١٨٠/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص

آلاف، إذا كانوا يوجدون في ألف مليون أو نحو ذلك، فلا شك أن هذا نادر جدًا، وأيضًا هم متفاوتون في العلم، وفي إدراكه وتحصيله. وهذا الحديث مما ينبغي لك أن تستحضره دائمًا في التخويف، تخاف أن تدرك الزمن الذي يُنزع فيه العلم، وينتشر فيه الجهل ويظهر، لماذا؟ الجواب: لأن هذا يدل على فساد الزمان، فقد يدرك المرء هذه البلية، ويكون حينها جاهلاً، فيتخذ رئيسًا ويُسأل، فيفتي بغير علم، وهو يظن من نفسه أنه عالم، لكنه أفتى بغير علم فضل وأضل، وهذه ظهرت بوادرها الآن فيما يُنشر ويقرأ في الكتب أو الصحف، ويراه البعض في القنوات، أو يسمعونه في الإذاعات، أسئلة كثيرة وأجوبة بغير علم، يعنى: أجوبة من جهة الاستحسان والرأى أو الضعف أمام ما يجرى في العصر، ونحو ذلك مما هو من سبيل ضعف العلم، وعدم رعاية الدليل من القرآن وسنة النبي العدنان على فهذه الأحاديث التي فيها رفع العلم في آخر الزمان، وقلة العلم وكثرة الجهل تخوِّفك، وإذا خفت أدلجت، قَالَ ﷺ: «من خَافَ أَدْلَجَ وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ غَالِيَةً ألا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ الْجَنَّةُ (١)، فإذا خفت أدركت أن المسألة صعبة، وأن

مسؤولية الأمة ومسؤولية بقاء ميراث النبي الناهي علي وعليك، وعلى الثاني والثالث ممن أدركوا؛ فلا بد أن نبذل أنفسنا في العلم، وطلب العلم جهاد، وأيضا نشر العلم جهاد، وقد مكث النبي الناه ثلاثة عشر عامًا يجاهد بالعلم، ويجاهد بالقرآن، ﴿ فَلاَ تُعْلِم الْكَ فَهِينِ كَ وَمَنْ الله عَلَم الله العلم هو أعظم ومن جهاد السنان، ولهذا يقول المحققون من أهل العلم (1): إن طلب العلم والتفرغ له والعناية به حفظًا ودرسًا أفضل النوافل، حتى إنه أفضل من جهاد العلم قد يكون أفضل من جهاد العلم قد يكون خاصًا، لكن العلم فيمن أخذه بحزم وجد فإن نفعه عام له ولمن حوله وللناس، ويبقى على مدى سنين طويلة ما أحياه الله على أحياه الله المناقلة .

فالجاهدة بالعلم هذه من أعظم الجهاد؛ بل هي سبب لكل خير، لكن هذا لا يعني أن المرء يتصدَّر قبل أوانه، أو يذكر ما لا يعلم، أو يقول

<sup>(</sup>۱) أخرج البيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (۲۰٤/۱) بسنده عن مطرف بن عبدا لله ابن الشخير قال: وقال قتادة: قال ابن الشخير قال: وقال قتادة: قال ابن عباس: تذاكر العلم بعض ليلة أحب إلى من إحيائها».

وفي الزهد للإمام أحمد بن حنبل (١ / ٢٤٠): كان مطرف يقول: «فضل العلم أحب إلى الله من فضل العبادة وخير دينكم الورع».

أشياء بالظن، أو يتجرأ على ما ليس له، وبالتجربة، والذي وجدناه أن الله عَلَى يبارك للعبد إذا علم ونشر ما علِم بيقين، والذي لا تعلمه أو أنت شاك فيه أو لم تُحسن فهمه هذا اتركه، ولا يلزمك أن تُعلم، أو تنشر في كلمة أو محاضرة أو في خطبة شيئًا لا تعلمه، أو مشتبه عليك اتركه أصلاً حتى تتحقق منه مائة بالمائة، والناس الآن يحتاجون إلى اليقينيات، يحتاجون إلى ما يعلمه طلاب العلم بوضوح، فقد نسوا أكثر العلم من أمور الدين العظام في التوحيد، وفي تعظيم القرآن والسنة، والإتيان بالعبادات، وطاعة النبي رضي ونحو ذلك من الأمور التي هي أصول الدين. فالواجب على طلبة العلم جميعًا الجد في طلب العلم، فلا يسبقنهم الزمان وفترة الشباب ـ وهي فترة العلم والتعلم ـ، فإذا ذهبت، ودخل طالب العلم في الثلاثينات؛ صارت المسألة وسط، يعنى تبدأ تبنى على ما مضى، ويصير تحصيلك بحسب ما مضى، فإذا صار ما مضى مركزًا وقويًا وبناؤه جيدًا ؟ يكون تحصيلك تعطفه على ما سبق ، تبني بنيانًا جيدًا بإذن الله وتوفيقه، أما إذا كان الأول مهزوزًا، فستظل في الثلاثينات وما بعدها مهزوزًا ؛ لأن ما بُني على ضعيف سيكون ضعيفًا. ولا وسيلة لتثبيت العام مثل التقوى والإنابة إلى الله نَجَلُّك، قال عَجَلًّا: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنَهَدُواْ فِينَالَنَهُ دِيَنَّهُمْ شُبُلُنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وقال أيضا: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُوا مِن دِينِرِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمٌّ

وَلَوَ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لِكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَّ تَنْبِيتًا ﴾ [النساء: ٢٦]، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «من فعل ما يوعظ به؛ ثبَّت الله العلم في صدره (١). وكان بَرَ الله و استغلقت عليه المسألة من مسائل العلم، يقول: «فأسجد لله ﷺ وأتضرع وأبكي وأعفر وجهي بالتراب حتى يُفتح لي»(٢). وهذا لأجل الذل؛ لأنه ما يستغلق القلب إلا لشيء عليه، لأنّ هذا نور الله عَلَى الله على ا أن هناك شيئًا ما، قد يكون من عدم استعدادات فطرية، أو من عدم الذكاء وعدم الفهم، هذا أمر آخر، لكنه إذا كان لدى المرء استعدادات فكيف؟ وهذا تجده أنت في نفسك، فتلحظ أحيانًا أنك يأتيك انشراح وقوة، فتفهم المسألة بسرعة، وأحيانًا تكون المسألة واضحة، فتقول: كيف جاءت هذه؟ حتى تقرأ الكلام الواضح، فتجد أن على القلب حاجزًا يمنع من فهمه، لكن بتقوى الله ركاني يعظم الله الأجر للعبد، وييسر له سبل الفهم. وبالمناسبة هناك من يكثر الاستدلال على هذه المسألة بقول الله عَالَى: ﴿ وَأَتَّ قُوا اللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلّى

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوی (۱۳/۲۲۵).

<sup>(</sup>٢) انظر: العقود الدرية (٢/١).

أما من جهة حسن القراءة، فإن الوقف الحسن على لفظ الجلالة، تقرأ بعد ذكر أحكام البيوع والإشهاد إلى آخره في الدَّين، تقول: ﴿ وَٱلتَّقُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلْهُ الله عَلَى الله عَلْهُ الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَل

أما من جهة العربية: ﴿ وَٱتَّ قُواْاللّهُ ﴾ أمر، وإذا كان الأمر له جواب؛ فإنه يكون مجزومًا، لو كانت ﴿ وَيُعَلِّمُكُمُ ﴾ خبر وأثر للتقوى ونتيجة للتقوى، لكانت مجزومة وبلا « الواو »، فتكون: واتقوا الله يعلم كم الله. هذا مقتصى النحو والعربية، وهذا كثير في القرآن، مثل قوله في سورة نوح: ﴿ أَنِاعَبُدُوا اللّهَ وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ يَغَفِرُ لَكُمُ ﴾ انوح: ﴿ أَنِاعَبُدُوا اللّهَ وَأَتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ يَغَفِرُ لَكُمُ ﴾ انوح: ﴿ وَالتيجة ﴿ يَغَفِرُ ﴾، إذًا المغفرة جُزمت لأنها مرتبة على الأمر، وهذا يسمى جواب الأمر في النحو، وجواب الأمر في النحو، وجواب الأمر يكون مجزومًا؛ لأنه في مقام جواب الشرط، يعني: من يتق يغفر له. هنا قال: ﴿ وَاتَّقُواْللّهُ ﴾ اللقرة: ٢٨٢]، ثم استأنف؛ لأن اللقرة: ١٢٨٢، ثم استأنف؛ لأن

النه الفعل مرفوع بعدها. بعض أهل العلم حاول أن يخرِّج هذا على أن تكون «الواو» حالية ، ﴿ وَاتَّعُواالله ﴾ يعني : حالة كونكم تعلمون ، وحتى لو كانت حالية ؛ فإنها لا تكون مرتبة ، يعني تكون معها ، واتقوا الله يعني : حالة كون الله يعلمكم ، وهذا أيضًا لا يستقيم مع الاستدلال (۱۱) . لكن التقوى سبب للعلم ليس بهذه الآية ، ولكن بقوله وأعظم الفرقان : الفرقان في المسائل العلمية بين الصواب وغيره ، تفهم وتفرق بين هذه وهذه ، فرقان مما يعطيه الله والله المتقين فالاستدلال بآية الأنفال على مسألة أن المتقي يعلمه الله والده والنحو .

مع أن عددًا من المفسرين راج عليهم صنيع الوعاظ، وقالوا: الآية يستدل بها على كذا، ولكن ردّ عليهم طائفة من المحققين، منهم أبو حيان في البحر المحيط وغيره.

وهنا مسألة: وهي: هل يهتم طالب العلم بالحفظ أم بالمطالعة؟ الجواب: يكون له حفظ ومطالعة، لابد في أول عمرك أن تحفظ، ثم إذا حفظت في أول عمرك بعد ذلك ستنسى المحفوظ، فهذا الحفظ يحتاج إلى

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان في علوم القرآن للزركشي (١٤٣/٤)، وتفسير الجلالين (١٦٣١).

تشبت ومراجعة، فإذا حفظت مرة في عمرك، وراجعت بين الحين والآخر، فإنه يكون معك من الأدلة الكثير.

مثلا في حفظ كتاب التوحيد تعرف أن المسألة هذه دليلها كذا وكذا، قد لا تقدر أن تعرف الأبواب متتالية ؛ لأن هذا يحتاج منك إلى مراجعة ، لكن لما حفظت سهل الانتزاع والاستدلال مع قرب المعلومة. كذلك إذا حفظت بلوغ المرام، فيكون متن الحديث عندك ، لكن قد تقرأ في الصلاة عشرين أو ثلاثين حديثًا على التوالي، وهذا قد لا يتمكن منه كل أحد، قد يكون حفظ في أول الطلب ثم لم يتعاهده فنسي، لكن تبقى المتون كمقاطع موجودة عنده، ما ينساها. كذلك من حفظ الألفية تجد أنه عنده الأبيات بين الحين والآخر. أما من أنعم الله عليه بأن يحفظ ويكرر دائمًا ؛ كمن يجعل له ختمة في محفوظاته، فهذا قليلٌ من الناس من يوفق لذلك، وهذه عظيمة، لكن ما يلقاها إلا الذين صبروا.

المقصود أن في الحفظ مع الفهم تكون الأدلة حاضرة، وكلام العلماء عندك حاضر، حتى تصورك للعلم إذا حفظت وفهمت يكون أقوى ؟ لأن الباب يكون عندك كاملاً موجودًا، فإذا أردت أن تراجع وتبحث تكون أسرع من غيرك.

وهذا الزمن كثرت فيه الملهيات، ولكن:

على قَدْرِ أَهْلِ العَزْمِ تَأْتَى العَزَائمُ (١) ويقول أيضا المتنبى (٢):

وَلَـم أَرُ فِي عُيـوب الناس شَيعًا كَـنَقص القادرينَ عَلـى التَمام فالله وَلَكُ أقدرك وأعطاك الملكة والموهبة، وعلم وفهم وصحة، وربما بعض الناس تفرغ وما عنده مسؤوليات كبيرة، فيضيع زهرة عمره وشبابه مع ما أعطاه الله من الآلات، ويحرم نفسه علم النبي هي، والعلم أعظم قربة، أعظم من كثرة الصلاة - يعني النوافل - العلم أعظم قربة معاية للأمة، وهو جهاد في مقام الأنبياء، قال في: ﴿إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَرَّتُهُ الْأُنْبِيَاءِ إِنَّ الْمُلْمَاءَ لَم يُورَّتُوا دِينَارًا ولا دِرْهَمًا إنما وَرَّتُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَ يحَظٌ وَافِرٍ» (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: ديوان المتنبي (٢/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق (١٦٣/١).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه (ص٢١١).

077

# [ الوصية بالعلم قبل أن يقبض ]

١٢٤ ـ وعن ابْنُ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: عَلَيْكُمْ يِالعِلْمِ قَبْلِ أَنْ يُعْرِي مَتَى يُقْبَضَ، وَقَبْضُهُ ذَهَابُ أَهْلِه يِالعِلْمِ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لا يَدْرِي مَتَى يُفْتَقَرُ إِلَى مَا عِنْدَهُ، إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ أَقْوَامًا يَزْعُمُونَ يُفْتَقَرُ إِلَى مَا عِنْدَهُ، إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ أَقْوَامًا يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَدْعُونَكُمْ إِلَى كِتَابِ اللهِ، وَقَدْ نَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّبَدُّعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَظُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّعَمُّقَ، وَعَلَيْكُمْ يِالْعَتِيقِ. رواه الدّارمي بنحوه (١٠).

# الشرح:

هذا الأثر أثر عظيم فيه الوصية والحث والحض على أخذ العلم عن أهله قبل أن لا تعرف كيف تأخذ العلم. وهذا في الواقع مشاهد، فإن الإنسان تأتيه أحوال يكون مهيئًا لأن يطلب العلم، مهيأ له أن يحفظ و يبحث ويقرأ، فينبغي له أن يلزم العلم والعمل ومجالسة العلماء؛ لأنه لا يدري متى يحتاج إلى العلم، ولا يقول: العلم معروف وسهل، والذي أحتاجه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الـدارمي (۱۶۳)، وعبـد الـرزاق في مـصنفه (۲۰۲/۱۱)، والمـروزي في الـسنة (۲۰۲/۱۱). (ص۲۹، ۳۰)، والطبراني في الكبير (۸۸٤۵)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۸۷/۱).

في حياتي مسألة أو مسألتان، والعبادات عرفتها، وأصول التوحيد عرفتها، ويكفي. لا تدري متى تحتاج إلى العلم، ولا متى تفتقر إليه، ومتى يُفتقر إليك. ولهذا كان من المصائب العظيمة في آخر الزمان أن يتخذ الناس رؤوسًا جهالاً فيُسألون فيُفتون بغير علم فيضلون ويُضلون. فالواجب على طالب العلم بالخصوص، وعلى كل من يأنس من نفسه رشدًا في العلم أن يحرص على العلم، وأن يلزم أهله؛ لأن هذا من أعظم، بل هو أعظم القُرَب، لهذا قال بعض السلف: كانت العبادة أفضل ما يُعمل في أول الإسلام، والآن: العلم هو أفضل ما يُعمل. يعنى: أفضل من نوافل العبادة، لماذا؟ لأن الحاجة إليه عظيمة، وكان سابقًا في أول الإسلام الكل مع رسول الله رسع الصحابة، وحال المجتمع وحال الناس يدل على الخير ويحث عليه، والشُّبُه منفية، والشهوات قليلة، وما يحتاجه الإنسان في دينه . في الغالب . يجده قريبًا منه، لكن بعد ذلك جاءت الشُّبه، وجاءت الشهوات، واحتاج الناس - لكثرة جهلهم - إلى العلم والإرشاد والبيان، وإلى بقاء فهم حكم الله وفهم كتاب الله وسنة رسوله رضي الله وسنة رسوله الله وفهم كتاب الله وسنة رسوله الله عنه الله وسنة رسوله الله عنه الله وسنة رسوله الله الله وسنة رسوله الله الله وسنة رسوله وسنة رسوله الله وسنة رسوله و سنة و سنة رسوله و سنة و سنة و سنة رسوله و سنة و سنة و سنة و سنة و لم يُورِّثُوا دِينَارًا ولا دِرْهَمًا إنما ورَّثُوا الْعِلْمَ»(١١). لهذا أعظم ما تتقرب به

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١١٤).

إلى الله عَلَى طلب العلم، لأنك لا تدري متى تفتقر إليه ـ كما قال ابن مسعود على ـ ولا متى يُفتقر إليك فيه ، لا تدري متى يُحتاج إليك في بلدك، قد تحصل فتنة للناس فيتفرق الناس، فيحتاجون إليك.

والآن لو كل طالب علم جلس في مسجده ونفع من حوله ، لكان خيرًا عظيمًا ، يعني: بحسب ما عنده ، ولا يتقول على الشرع ، مع التثبت والسؤال وتقوى الله عَجَلًا ، ينفع نفسه وينفع الآخرين ، فلا شك أن الحاجة إلى مزيد ومزيد في الاجتهاد في طلب العلم.

الوقف هنا، ثم قال: ﴿ وَٱلزَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنًا بِهِ عَكُلٌّ مِّنْ عِندِ رَيِّنا ﴾ [آل عمران: ١٧، يعني: مع كونهم أهل ثبات وأهل رسوخ في العلم؛ لكن عندهم تواضع وأناة؛ لأن هناك أشياء يجهلونها، قالوا: لا نعلمها ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِرَيِّنَا ﴾ وهذا هو الذي حصل في الأمة ؛ لأنه كلما زاد المرء زيعًا ـ والعياذ بالله . كلما ازداد شدة في تفسير القرآن، أو في اتباع ما يريد من المتشابه ومجادلة عليه وقوة عليه، والراسخون في العلم عندهم المحكمات والمجمع عليها مسائل قليلة ليست بالكثيرة، وما اشتبه عليهم يقول العالم الراسخ في العلم: ﴿ وَامْنَا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِّنًا ﴾ ، الله أعلم، ما ندري، هذه تحتاج إلى مراجعة. وأما الآخرون، فتجد عندهم جزمًا وخوضًا في كل شيء، وقل أن تجد عند زائغ أن يقول: « الله أعلم » أو « لا أدري»، بينما تجد عند الراسخين في العلم الذين تحققوا في العلم بوصية ابن مسعود هذه، وتحققوا بالقرآن أنه يقول: لا أعلم، أجهل، حتى بينه وبين نفسه يجد أنه يهرب من المشتبهات، ويأخذ المحكمات طلبًا للسلامة.

فما حدث في الأمة من الانحراف ومن الزيغ كله بسبب: ترك العلم النافع، وترك الأخذ بالسنة، وترك معرفة القرآن والعلم بحدود ما فيه من العقائد والغيبيات والأحكام والشرعيات. فالواجب على طلبة العلم

جميعًا الجد في العلم؛ لأنّ الزمن هذا ليس زمن علم، إنما هو زمن جهل، فالناس الآن كلما زاد بهم الزمان زاد بهم الجهل؛ وكما قال من قال: «كفى بالاغترار بالله جهلاً، وكفى بخشية الله علمًا» (١). وليس المقصود السماع والثقافة والكلام، هذا كثير الآن، الصغير صار يجادلك، يقول: لا، هذا يدل على كذا، وهذا يدل على كذا.

فالمقصود: العلم النافع الذي قرره أهل العلم وأهل السنة وأئمة السلف في المسائل الخلافية، يعرف المرء ما ينجيه فيها، ويأخذ بما دلّت عليه الأدلة، إذا اتضح له، أو يحتاط لدينه. هذا يحتاج إلى مصابرة وصبر وبذل، فالعلم ليس سهلاً، فمن أراد لزوم الطاعة، فليطلب العلم إلى الموت، والعوام يقولون: العلم ليس بسنة أو بسنتين، العمر كله، فلا بد أن توطّن نفسك أنك إذا صرت طالب علم، فهو معك إلى الموت، وهذا أعظم ما تتقرب به إلى الله على وأعظم من نوافل العبادات؛ لأنك في مقام جهاد ومقام حماية للشرع، كيف يعلم من في بيتك، ومن

وأخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٢/٧٧١) وفي الزهد الكبير لـه (٢١٥/٢، ٢١٦)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٤١١/٤٨) عن الفضيل بن عياض ﷺ.

حولك؟ خاصة في أصول الدين العظيمة؛ كالتوحيد والعقائد ونحو ذلك، يدخلهم الشيطان فيوقعهم في أعظم مصيبة، وهي البدع وقبلها الشرك والعياذ بالله.

فرحم الله ابن مسعود ورضي عنه على هذه الوصية العظيمة الجليلة.

قوله: «العتيق» هو الأمر الذي كان عليه السلف، كان عليه من قبل، وهذا يفسره قول ابن مسعود لما أُخبر عن جماعة في الكوفة، أنهم يسبحون مائة، ويهللون مائة، ومعهم حصى، فقيل له، فذهب إليهم، فوجد قائلاً منهم يقول: سبحوا مائة فيسبحون على انفراد، ثم يعدون الحصى أمامه، فقال لهم: «لأنتم أهدى من صحابة رسول الله كله، أو أنتم على شعبة ضلالة» وهذه ثنائية صحيحة إما هذا أو هذا ـ «هذه آنية رسول الله كله ألم تُكسر، وهؤلاء زوجاته لم يمتن، وهؤلاء صحابة رسول الله الله الم نفالوا: يا أبا عبد الرحمن! الخير أردنا» ـ يعني: ما أردنا إلا الخير، تسبيح تهليل، ونعد بالحصى ونحن مجتمعين ـ فقال: «كم من مريد للخير لم يبلغه» (١٠) . وهذا لأنهم لم يأخذوا بالعتيق.

فالعتيق هو: الأمر الأول قبل ما تحصل الخلافات وقبل أن يحصل الافتراق والبدع، فحجة السلف دائمًا على من أحدث شيئًا: هل كان

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۸۰).

عليه الزمن الأول أم لا؟ هل كان عليه الأمر من قبل أم لا؟ هل فعله السلف أم لم يفعلوه؟ أحيانًا بعض المسائل تدل عليها عمومات، مثل الآن فِعْل هؤلاء لما اجتمعوا على الذكر على هذا النحو قد يُستدل له بعموم قوله ﷺ: «ما اجْتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْتٍ من بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ... »(١)، أو: «لَا يَقْعُدُ قَوْمٌ يَذْكُرُونَ اللّهَ عز وجل إلا حَفَّتْهُمْ الْمَلَائِكَةُ... »(٢)، أو « ما جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلِسًا فَتَفَرَّقُوا عن غَيْر ذِكْرِ اللَّهِ الا تَفَرَّقُوا عن مِثْل جِيفَةِ حِمَارِ... »(٣)، يعني: ثَمَّ عمومات تدل على فضل الذكر وفضل الاجتماع، لكن إدخال صورة ما في عموم، وهو من جهة العمل الجماعي الذي تضاهي به الشريعة، إدخاله في عموم يقولون: هذا دل عليه الدليل. لكن هذا ليس بحجة ؟ لأن المسألة إذا دل عموم الدليل من الكتاب والسنة على هيئة مضاهية للهيئات الشرعية، فالحال قسمان: إما أن تكون هذه الهيئة المضاهية

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٠٠) من حديث أبي هريرة وأبي سعيد الخدري ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

عليها عمل السلف، أو لا يكون عليها العمل. فإن كانوا عملوا بها، فدخولها في العموم والاستدلال بها واضح؛ لأن السلف فهموا دخول هذه الصورة في العموم وعملوا بها. وإما أن يكونوا لم يعملوا بها؛ فهذا يدل على أن هذه الصورة ـ التي هي الهيئة المضاهية للشرع ـ لا يجوز أن تدخل؛ لأن الصحابة تركوها. وهذا معنى قول ابن مسعود: «عليكم بالعتيق»، يعني: من جهة السلوك والسبيل، كذلك عليكم بالعتيق فيما يختلف فيه من الاستدلالات؛ لأن أصحاب البدع والأهواء؛ كالاحتفالات والموالد وأشباهها استدلوا بعمومات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١١٦٢) من حديث أبي قتادة الأنصاري ١٠٠٠

وكذلك ما ورد من أن الأعمال ترفع فيه: «تُعْرَضُ الْأَعْمَالُ يوم الإثنين وَالْخَمِيسِ فَأُحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وأنا صَائِمٌ» (1) فجاؤوا وقالوا: هذا احتفال، فإذًا نقيم الموالد؛ لأن النبي الحتفل، فنقول لهم: هذا الدليل الذي أوردتموه إذا قلنا يحتمل هذا المعنى أو يدل عليه؛ فلماذا تركه الصحابة؟ والنبي الذي صام فيه لم يفعل هذا الذي تفعلونه وهو الاحتفال وإطعام الطعام والاجتماع، فإذا كان مشروعًا، لماذا لم يفعل؟ إذًا هنا يأتي: «فعليكم بالعتيق». وانظر ماذا عليه الناس قبل حدوث الفتن، تجد أن الأمر يتضح لك، وهذه قاعدة صحيحة ومجربة وواضحة من عمل السلف، فالتزام طريقة الصحابة والسلف الصالح، والأمر الأول أنجى، وكلما كان الناس أقرب إلى زمن النبوة كانوا أسلم من البدع والجهل والضلالات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۷٤٧)، والنسائي في الكبرى (۱۲۰/۱، ۱۲۱) من حديث أبي هريرة . وأخرجه الإمام أحمد في المسند (۲۰۱/۵)، والبزار في مسنده (۲۹/۷)، والبيهقي في شعب الإيمان (۳۷۸/۳) من حديث أسامة بن زيد .

١٢٥ - وفي الصحيحين عن ابن عمرو مرفوعًا: «إِنَّ اللهَ لا يَقْبِضُ العِلمَ يقْبُضِ العِلمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ يقَبْضِ العُلمَاءِ، حَتَّى إِذَا لمْ يبْقَ عَالِمٌ اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالا، فَسُئِلُوا فَأَفْتُوا يغَيْرِ عِلم فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا» (١).

# الشرح:

هذا الحديث فيه التخويف من هذا الزمان الذي يقبض فيه العلم، ونقف عنده وقفات:

الأولى: أن حقيقة قبض العلم إنما هو قبض من يحمله، قال: «وَلكِنْ يِمَوْتِ العُلمَاءِ حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالاً..» وهذا ما يجعل العبد يفرح كثيرًا بوجود العلماء الذين يحملون هدي النبي على، ويحملون العلم بالكتاب والسنة ؛ لأن ببقائهم بقاء العلم، ويموتهم وعدم وجود من يخلفهم ويحمل العلم هذا من علامات نزع العلم والضلال والإضلال.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۳).

وإذا تبيَّن هذا، فالواجب على طالب العلم، بل على كل مسلم أن يكون من المعزِّرين والمناصرين والحافين بالعلماء؛ لأن في تأييدهم تأييد الدين، ولأن في الأخذ عنهم بقاء العلم وعدم اندراسه وقبضه.

قال: «إِنَّ الله لا يَقْبِضُ العِلمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء»، كيف إذًا يُقبض العلم؟ «وَلكِنْ يَقْبِضُه يِمَوْتِ العُلمَاء»، يموت العلماء شيئًا فشيئًا، وهذا جاء في تفسير قول الله عَنْكَ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا أَنَّا نَأْفِ ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُهَا فَشيئًا، وهذا جاء في تفسيرها: أن نقص الأرض من أَطَرافها بحوت العلماء؛ لأنها تبدأ تنقص وتنقص، حتى تصير أرض ضلال، والعياذ بالله.

الثانية: عند قوله: «حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ»، هذه ضُبطَت بوجهين:

- «حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ»، فتصير «عَالِمٌ»: فاعل، وهذه هي المشهورة.
  - «حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا»، يعني: الله عَلْل .

والأولى هي المشهورة في الرواية.

الثالثة: «اتَّخُذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالا»، هذا يدل على أن الناس يحتاجون إلى من يؤمهم في دينهم، ويُعلِمُهم بالأحكام، فإذا لم يجدوا أحدًا، فإنهم لا بد أن يتخذوا رؤوسًا، وهؤلاء الرؤوس أيضًا لا بد أن عندهم

علمًا ميزهم عن غيرهم، لماذا اتخذوا فلائًا وفلائًا رؤوسًا؟ لأنهم وجدوهم أمثل منهم؛ وجدوا عندهم خبرًا، ووجدوا عندهم علمًا، لكنهم في الحقيقة جهال، وجهلهم من جهتين:

- الجهة الأولى: عدم العلم.
- الجهة الثانية: عدم العمل.

وعدم العمل ممن عنده علم ـ يعني عدم تحليل الحلال، وعدم تحريم الحرام وعدم القول بالحق - يورث هذا المنتسب للعلم الاجتراء على الأحكام، فيحكم في شرع الله برأيه، أو بحسب ما يراه من المصالح الدنيوية لمن سأله، أو للوضع، أو نحو ذلك مما لا يكون فيه مراقبة لله وهذان نوعان من الجهل يوجدان إذا مات العلماء العاملون.

قال: «اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالاً» في الحقيقة هم جهال إما بعدم العلم، أو بترك العمل، لا يحلون الحلال، ولا يحرمون الحرام، وليسوا بذوي

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲٦٥).

خشية من الله كالله، وهذا يجعلهم ذوي جراءة وإقدام على تحريف الشرع.

الوقفة الرابعة: في آخر الحديث: «فَسُرِّلُوا فَأَفْتُوا يغَيْر عِلم فَضَلُّوا وَأَضَلُوا» مما يجعل طالب العلم دائمًا في حذر أن يفتي بغير علم، فإذا أفتى بغير علم؛ فالنتيجة: أنه يَضِل ويُضِل، والذي يَضِل ويُضِل هذا إثمه أعظم من إثم من أخذ بالفتوى وعمل بها جهلاً، وارتكب المحرمات بشهوته ؛ لأن الذي أفتى بغير علم تجرأ ، وقال على الله بلا علم ، فضل وأضل، لهذا جعل الله على الله الله القول عليه بلا علم قرينًا للمحرمات الكبيرة، قرينًا للشرك بالله عَلَى، قال عَلَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْعَوَاحِسُ مَاظَهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ فِاللَّهِ مَا لَدْ يُنَزِّلْ بِدِسْ أَطَلْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَائَمْكُونَ ﴾ الأعراف: ٣٣]، وقال ﷺ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَادَكُلُّ أُولَيْهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ الإسراء: ٣٦، وقال: ﴿ فَلَنَسْنَانَ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْنَاكَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّ فَلَنَقْصَنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمُ وَمَا كُنَّا غَآبِيِينَ اللَّهُ وَالْوَزْنُ يَوْمَهِدٍ الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَ زِيثُ ثُمُ فَأُولَتِهِكَ هُمَّ لَمُغَلِحُونَ الله وَمَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ مَا أُولَتِهِ كَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ ٱنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَا يَظَلِمُونَ ﴾ اللاعراف: ٦ . ١٩، فالآيات والأدلة كثيرة في هذا التخويف الشديد. فالواجب عليك أن لا تتخذ رأسًا جاهلاً، فقد يتخذك أهل بيتك رأسًا

جاهلاً، وقد يتخذك أهل قريتك رأسًا، يسألونك وأنت تفتيهم بغير علم، فتضل وتُضل ؛ لأنهم ليس عندهم علماء راسخون، فيسألون من عندهم، فيتخذ الناس رؤوسًا جهالاً، وهذه تخوف كل طالب علم من أن يفتى بغير علم، لا تُفْتِ إلا بحجة، ولو ما أفتيت في السنة إلا مرة واحدة على الدليل، ولا تأثم؛ لأنه يجب على من احتاج إلى الفتوى أن يسعى هو، يسأل أهل العلم، وأنت ما يلزمك أن تفتى بغير علم وبغير تشُّت، لا تجتهد في الحكم في المسألة، وأنت لا تعلم، وتعلم أن نفسك مترددة، وليس عندك علم واضح لهذه المسألة. فالواجب عدم التجرؤ على الفتوى، وعدم إجابة السُؤَّال بغير علم، سواء كان الإنسان إمام مسجد أو كان خطيبًا، مثل ما يحصل لإمام المسجد يأتي من يسأله، أو كان خطيبًا، وبعد الخطبة يأتي من يسأله، أو يكون في قريته معروفًا أنه صاحب دين وطالب علم، وعنده كتب، فيسألونه، وقد يسأله من لا يعرفه أصلاً، وهذا أعظم؛ لأنك لو سألك من تعرفه وأخطأت أو راجعت نفسك ستذهب إليه، أو تتصل به، وتبحث عنه، وتبين له، لكن لو يسألك أحد بالهاتف، أو يسألك مار بعد الصلاة ونحو ذلك، ويمشى وأنت لا تدرى، ربما هذه الفتوى بقيت معه طول عمره، ويعلم بها عياله وتنتشر، وكثير من الأشياء والعادات الباطلة إنما فشت في الناس بقول مرجوح، أو أحيانًا بقول باطل في بعض البلاد، وإلا كيف

انتشرت البدع؟ انتشرت كلها بأقوال باطلة، سئل علماء، فأفتوا بغير علم، هم في الحقيقة عندهم جهل بحقيقة حكم الله ورسوله في هذه المسائل، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا.

فالواجب الحذر الشديد من القول على الله بلا علم، فطالب العلم يتعلم، ويعلم، ويدعو إلى ما تعلمه، إذا سئل يجيب عما يعلمه بدليله، أو ما يعلم أحدًا من أهل العلم قاله بيقين في هذه المسألة، ينجو بإذن الله، لكن إذا فكر واجتهد بحسب ما عنده من المعلومات، وهو لم يعرف الفقه بكماله، ولم يصر راسخًا في فهم الدليل ؛ هذا ربما نشأ عنه ما جاء في هذا الحديث «فَأَفْتُواْ يغير عِلم فَصَلُوا وَأَصَلُوا».

١٢٦ - وعن على ها قال: قال رسول الله على: «يُوشِكُ أَنْ يَاْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لاَ يَبْقى مِنَ الإِسْلاَمِ إِلاَّ اسْمُهُ، ولاَ يَبْقى مِنَ الإِسْلاَمِ إِلاَّ اسْمُهُ، ولاَ يَبْقى مِنَ القِسْلاَمِ إِلاَّ اسْمُهُ، ولاَ يَبْقى مِنَ القُرْآنِ إِلاَّ رَسْمُهُ، مَسَاجِدُهُمْ عَامِرَةً وهِي خَرَابٌ مِنَ الْهُدى، عَنَ القُرْآنِ إِلاَّ رَسْمُهُ، مَسَاجِدُهُمْ عَامِرَةً وهِي خَرَابٌ مِنَ الْهُدى، عَلَمَا وُهُمْ شَرُّ مَنْ تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، مِنْ عِنْدِهِمْ تَخْرُجُ الفِتْنَةُ وَفِيهِمْ تَعُودُ» رواه البيهقي في شعب الإيمان (١٠).

## الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٣١١/٢)، وأبو عمرو الداني في السنن الواردة في الفتن (٥٤٥/٣). والحديث ضعيف للانقطاع بين علي بن الحسين وعلي بن أبي طالب وفيه أيضًا عبد الله بن ذكين، وهو ضعيف. انظر: الكامل لابن عدي (١٥٤٣/٤).

# ١١ . باب التشديد في طلب العلم للمراء والجدال [ تحريم الرياء في طلب العلم ]

١٢٧ ـ عن كَعْبِ بْن مَالِكِ قَال: قال رَسُول اللهِ ﷺ: «مَنْ طَلبَ العِلمَ لِيُجَارِيَ يهِ العُلمَاءَ، أَوْ لِيُمَارِيَ يهِ السُّفَهَاءَ، أَوْ يَصْرِفَ يِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ أَدْخَلَهُ اللهُ النَّارَ» رواه الترمذي(١).

#### الشرح:

هذا الحديث فيه التحذير الشديد من النية الفاسدة في طلب العلم، والواجب على طالب العلم أن يُصلح نيته ؛ لأن طلب العلم عبادة ؛ بل من أجَلِّ العبادات الواجبة أو النفل، وقبوله ونفع الله عَلَى به شرطه الأول: أن تكون النية صالحة؛ بأن يطلبه لله كلك. وهذا الحديث فيه ذكر أشياء مما يفسد النية في طلب العلم: أن يطلب العلم للمراءاة، أو للمجاراة، يماري به السفهاء، أو يجاري به طلبة العلم والعلماء، هذه نية فاسدة، والنية الفاسدة كثيرة الأشكال والصور، أما النية الصالحة

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٥٤).

التي يتقبل الله وَ الله عَلَى بها هذا التعبُّد لطلب العلم، أن ينوي بطلبه للعلم رفع الجهل عن نفسه، أي: الجهل بمراد الله عَلَى.

وقد سئل الإمام أحمد كالمنافقة ما النية في طلب العلم؟ قال: «أن تنوي رفع الجهل عن نفسك».

ثم إذا كان هو سيظن أنه سيعلم غيره، ويأمل أنه يتعلم ليكون مرشدًا، ليُعلِّم الناس أصول الدين، ويعلم الناس مبانيه العظام أو نحو ذلك؛ فإنه بهذا ينوي رفع الجهل عن نفسه وعن غيره أيضًا، وهذه نية صالحة ؛ لأن بعض الناس ينوي رفع الجهل عن نفسه ، ويأتي يتصدُّر ، لكن ما ينوي رفع الجهل عن الناس، لكن ينوي ـ والعياذ بالله ـ أن يتوجُّه الناس إليه، وأن يحضروا درسه، وأن يكون مشهورًا، أو أنه إذا اشتهر صار الناس يُعطونه، أو يُقبلُون عليه، أو نحو ذلك من النيات الفاسدة، هذا مبطِل لأجره ـ والعياذ بالله ـ يتعرض به لسخط الله عَجَكَ. والآن بعض الطلاب في الكليات الشرعية الذين يدرسون في كلية الشريعة، أو يدرسون في كلية أصول الدين، أو نحو ذلك من الكليات الشرعية التي يطلب فيها العلم الشرعي، ينوي بعضهم الحصول على شهادة ليتوظف، وليس له همٌ في أن يعرف مراد الله رجج منه، وليس له هم أن يعلم معانى الكتاب والسنة، وأن يرفع الجهل عن نفسه بما بَعث الله نبيه على وليس له هم في معرفة العقيدة الصحيحة وما يضادها، وليس له همة في ذلك، وإنما أتت هذه الأشياء تبعا، لكن نيته أن يأخذ الشهادة ليتوظف ويعيش، فهذا نيته فاسدة، وعمله مردود، وغير متقبل منه اللي يأثم عليه إذا كان طلبه للعلم في الأشياء التي تجب عليه، ثم هو ينوي بها الدنيا، هذا والعياذ بالله مأزور غير مأجور، وهذه من الأمور التي يحتاج فيها المرء أن يصحّح قصده بين الحين والآخر؛ أن تكون نيته صالحة، ما ينوي أنه يتوجه الناس إليه، ويظهر هذا في أشياء، فأحيانًا تجد المرء تغلبه نفسه على أن يكون مؤلفًا، أو يكون باحثًا، والأشياء الضرورية من الدين ما تعلمها، وإذا تعلمها ما يستحضرها والأشياء الضرورية من الدين ما تعلمها، وإذا تعلمها ما يستحضرها دائمًا لينفع بها نفسه، وينفع بها غيره، إذًا يكون استكثارًا في شيء ليس مرغوبًا فيه، والله المستعان.

فالواجب الحرص على تصحيح النية، ومدار العمل على ما يكون في القلب من صحة النية، وصحة المتابعة، والإخلاص لله كلل وعدم الرغبة في توجيه أنظار الناس إليه، سواء رضي الناس أم لم يرضوا، أثنوا عليه أم لم يُثنوا، المقصود صلاح القلب فيما بين العبد وبين ربه، وأن يكون طلبه للعلم لله، ليبارك الله كل له.

والناس درجات: منهم من يأخذ من العلم كثيرًا، ومنهم من يأخذ من العلم قليرًا، ومنهم من يأخذ من العلم قليلًا، والأنبياء عَلَيْظُ السِّلان أيضًا درجات، قال الله على المُثَلَّلُ أيضًا درجات، قال الله المُثَلِق الرَّسُلُ

فَضَّلْنَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، فليس ضروريًا أن يكون طلاب العلم كلهم في مرتبة واحدة ؛ لأن الله ﴿ لَا هُ وَ الذي قسَّم هذا الشيء ، فقد يكون فلان عالًا حافظًا في كل فن، وفلان غير ذلك، لكن لا يعني هذا أن تكون نيته فاسدة ، فيقبل على العلم ، ويعطي ما عنده ، ويعلم من يستفيد منه. وعلماء السلف كانوا على ذلك، فالصحابة في العلم ليسوا على مرتبة واحدة، لكن كلِّ عَلَّمَ بما عنده من العلم، وأئمة الإسلام وعلماء الدين ـ أيضًا ـ لم يكونوا على مرتبة واحدة ، لكن النية الصالحة في أنهم يطلبون العلم لله على العلم لله العلم الله عن أنفسهم وعمن يلونهم، ويستعينون بالله، ويجاهدون بحسب الإمكان، ولا يقولون على الله عَلِي بغير علم، هذا الأصل، أن تكون النية صالحة وطيبة، لا يطلب العلم للدنيا، ولا للمماراة، ولا للمجاراة، ولا للرياء. ثم في نيته وعمله يُعَلِّم بحسب ما يَعْلم، لا يقْفُ ما ليس له به علم، لا يتجرأ؛ لأنه ليس لازما أن تتكلم في كل شيء، عَلَم بما تعلم إذا احتيج إليك ؛ كأن تكون مدرسًا في الكلية ، أو في الثانوية ، أو في مراحل التعليم المختلفة، تأتيك أسئلة لا تعلمها، ليس عيبًا أن تقول: لا أعلم، أو تقول: سأبحث هذا الأمر. أما التباهي والمراءاة والكلام في كل شيء بعلم وبغير علم، هذا ليس من صفات من أصلح الله نيته.

#### [ الجدل سبب الضلال ]

اللهِ عَلَىٰ مَامَةَ هَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: «مَا صَلَ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلا أُوتُوا الجَدَلَ»، ثُمَّ تَلا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ هَدَى كَانُوا عَلَيْهِ إِلا أُوتُوا الجَدَلَا بَلَهُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ اللهِ عَلَىٰ هَلَ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَا جَدَلًا بَلَهُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ الذي قال رَسُولُ الزخرف: ١٥٨. رواه أحمد والترمذي وابن ماجه (١).

## الشرح:

هذا حديث عظيم - أيضًا - يحتاجه طلاب العلم كثيرًا، والعلم النافع يورث صاحبه السكينة والطمأنينة، وأما الجدل، فهو مذموم، بخلاف المجادلة.

فالجدل في الشريعة مذموم، وهو: المناقشة والمحاورة والكلام فيما لا ينفع في الشريعة، أو المقصود به: التعالي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۲۵۳)، والإمام أحمد في المسند (۲۵۲، ۲۵۲)، والطبراني في الكبير (۸۰۲۷)، وابن أبي عاصم في السنة (۷۷۱)، واللالكائي في اعتقاد أهمل السنة (۱۱٤/۱).

وأصل الجدل في اللغة مأخوذ من لف الحبل(١)، جدل الحبل والشُّعر ونحو ذلك، إذا أُدخل بعضه في بعض، يقال: هذه جديلة، يعني: مجدولة ، يعنى : أُدخل بعضها في بعض ، ويسمى الحبل أيضا : جديل ؛ لأنه مدخل بعضه في بعض ومحكم. كذلك: الكلام إذا تداخل، فهذا يورد كذا، وهذا يورد كذا، يسمى مجادلة، ويسمى جدلاً، فإن كان المقصود منه الحق، وليس الترفع، والمقصود منه إدراك الصواب، سُمِّيت المناقشات: مجادلة؛ ولهذا أوصى الله عَجْكُ في القرآن بالمجادلة بالتي هي أحسن - أي: المحمودة . ، قال الله عَلَى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظُةِ ٱلْخَسَنَةِ وَبَحَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال أيضًا: ﴿ وَلَا يَكُولُوا أَهْلَ الْحِكَتُبِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ العنكبوت: ١٤٦، فأصل المجادلة مأذون بها بآدابها وشروطها، أما الجدل، فهو يشتبه مع المجادلة في المعنى، لكن في السريعة جاء ذمُّه في قوله ١٠٠٠ ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ الزخرف: ١٥٨، يعنى: ما يطلبون الحق، ولا يريـدون زوال الشبهة ؛ وإنما الغرض ـ فقط ـ الكلام دون رغبة في الحق، ولا صيرورة إليه إذا اتضح ؛ ولهذا قال عَجْكُ بعدها: ﴿ بَلَ هُرْقُومُ خَصِمُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (١٠٥/١١).

فقوله على: «مَا ضَل قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلا أُوتُوا الجَدَل»، يعني: أن الجدل صفة الضالين، أنهم يتحاورون ويتجادلون في أمر لا ينفع، أو في أمر مضرته عليهم ظاهرة، أو في أمر لم يؤذن لهم فيه، مثل: مسائل القدر، ومسائل الصفات، فيما لم يؤذن لهم فيه، ومثل: مسائل الأفلاك، وأشباه هذه المسائل.

فإذًا المباحث العلمية تكون لغرض معرفة الصواب والحق، أما الكلام الذي ليس لأجل معرفة الحق إنما هو لمناظرات باطلة، أو الترفع، أو لإظهار ما عند المرء من قُدُرات هذه كلَّها مذمومة. وهذا الذي نهى عنه النبي في هذا الحديث، وإنما نشأت الفرق الضالة من الجدل، تجادلوا في مسائل الدليل فيها واضح، ولو وقفوا على الدليل لكان خيرًا لهم وأحسن تأويلاً.

وقد ثبت في الحديث الصحيح: «أن النبي الشيخ خَرَجَ على أَصْحَايِهِ وَهُمْ فَيَخْتَصِمُونَ فِي الْقَدَرِ فَكَأَنَّمَا يُفْقَأُ فِي وَجْهِهِ حَبُّ الرُّمَّانِ من الْغَضَبِ

فقال: بهذا أُمِرْتُمْ؟! أو لِهَذَا خُلِقْتُمْ؟! تَـضْرِبُونَ الْقُرْآنَ بَعْضَهُ يِبَعْضِ !»(١).

وخرج مرَّةً عليهم، مثلما ورد في الحديث: « خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى قَوْمٍ يَتَنَازَعُونَ فِي الْقُرْآنِ» (٢)، كل يورد آية على مراده، وهذا ضَرْبُ للقرآن بعضه ببعض ؛ لأن القرآن مؤتلف غير مختلف، فالحكم فيه واضح، والمتشابه يُردُ إلى الحكم، والمسائل التي يكون فيها سبب للخلاف والاختلاف هذه قليلة، فغضب على الله الله الله المناب الم

فالمقصود: أن الجدل مذموم، والمرء يتباحث مع إخوانه فيما ينفع، أما إذا رأى أن المسألة توجهت للانتصار للنفس، فهذا مذموم. وهذه تراها معك في جلساتك اليومية، فقد تتباحث مع شخص في مسألة، فتلحظ أن النقاش اتجه لا إلى المسألة، لكن إلى بيان أن قوله صواب، وهذا يدافع عن قوله، وأنا أردت كذا، ... وهكذا. فالمرء لا يعين الشيطان على نفسه ولا على أخيه؛ لأنه ربما يقول على الله بلا علم، فيأثم، فعليه أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۳۳/۱)، وأحمد في المسند (۱۹۲/۲)، والطبراني في الأوسط (۲۹۲/۲)، وابن أبي عاصم في السنة (۱۷۷/۱) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن حده.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳۸۵).

يسكت، ولو علم أنه هو المصيب؛ لأن السكوت فيه إعانة له ولأخيه على الخير. وقد تكون مجادلة في بحث علمي المراد منه الإيراد والفهم بدون انتصار للنفس، أو تأويل للقول، لكن أحيانًا الإنسان، وهو يتكلم يغلط، ثم يبدأ يبرر غلطه، فيحضر أشياء شرعية من أجل تبرير غلطه، وهو يعرف في داخل نفسه أنه مخطئ، نسب شيئًا خطأ، أو قال شيئًا خطأ، وهذا عرضة لكل واحد أنه يقع فيها، ثم يبدأ يبحث عن أشياء تدلل له، فيستدل بالآيات والأحاديث، وهو أصلاً قال الكلمة الأولى غير متثبت منها، وأخطأ فيها، ثم أحس أنها غلط ولا يرغب أن يرجع عنها. وهذا نوع من الجدل المذموم، ولهذا يحذر المرء أن يتكبَّر عن الحق، فإن هذا من مواريث الجدل، ويسبب الضلال، والعياذ بالله. والمناقشات والجدال والمباحثات تحتاج إلى تؤدة، ولهذا ما أحسن كلمة الإمام مالك كاللُّك حيث قيل له: الرجل تكون عنده السنة أيجادل عليها؟ قال: لا، يُخبر بالسنة، فإن قُبلت منه، وإلا سكت(١). لأن السنة لها نور، وتقع في قلب المخاطب، فلا تظن أنك تضعف بل تقع في قلب خصمك، لأن حجتك قوية، فإذا كانت الحجة قوية، ولو لم

<sup>(</sup>١) انظر: جامع العلوم الحكم للحافظ ابن رجب (٩٣/١).

يستسلم لك، لكن هي تقع في قلبه أنك كانت حجتك قوية، وتنفع ولو بعد حين.

وهنا فائدة: بعض الطلاب يعتنى بالإجازات وغيرها من العلوم، ويترك المهمات، فيبحث عن الأسانيد، ويروي بالإجازات، ويذهب شمالاً ويمينًا، ويسافر، وهو لم يختم كتاب التوحيد، أو لم يحفظ القرآن جيدًا، فكيف تهتم بالأسانيد، وشيخك فلان في سوريا، وشيخك فلان في المغرب، والثاني في الهند، والثالث في اليمن، أو هنا في المملكة، أو في أي مكان؟ هذه إذا كانت تشغل عن العلم النافع، فهي تُتْرَك، لكن إذا جاءت تبعا، هذا مما اعتنى به العلماء. فلا تجعلها تشغلك عن العلم النافع ؛ لأن المقصود منها البركة وبقاء الإسناد، وهذا من علم الحديث اللذي لا ينتفع به الآن ؛ لهذا ابن كثير بَطَالَكُ ما كان له عناية بالإجازات(١)، وغمزه - يغفر الله لهم جميعا - في الدرر وقال: لم يكن عنده عناية بصنعة الحديث. يعنى: بالروايات والأسانيد؛ لأنه حافظ، فهو يحفظ المسند، ويحفظ كتبًا كثيرة، وألف المسند الجامع، يعني: اشتغل بما ينفع، أما الأسانيد، فهذه ما اهتم لها. كذلك مثل تخريج

<sup>(</sup>١) انظر: ترجمة ابن كثير ﴿ عَلَاكُ فِي طبقات الحفاظ للسيوطي (٥٣٤/١).

الموافقات والمُدبَّج (۱) ونحو ذلك من أنواع الحديث، هذه ما لنا حاجة فيها، مثلا حديث ترويه توافق فيه ابن حجر في العلو، ما الفائدة؟ أو مثلا تقرأ في البخاري فتذكر الإسناد إلى البخاري، ما الفائدة؟ مثل هذه الأشياء فيها تكلف، وكونها توجد عند طالب العلم وعند العالم هذا طيب إذا احتاج إليها، لكنه يتكثر لها، ويسعى لها، وتشغله عن العلم النافع وعن التعليم النافع، هذه من الأشياء التي تركها أولى، لكن إذا جاءته الإجازات قريبة بدون ما يتكلف فيها ويتقصد أن يتتبع الأشياء، فليس فيه مانع إذا كانت قريبة، أو زار عالًا وقال أجزني ونحو ذلك فأجازه.

<sup>(</sup>۱) الموافقات: جمع الموافقة، وهو من أنواع العلو إلى كتاب من كتب الحديث، وصورتها: أن يروي المحدث حديثًا موجودًا في أحد الكتب بإسناد لنفسه، فيصل في إسناده إلى شيخ مصنف الكتاب من غير طريق المصنف، ولو أنه رواه من طريق المصنف لزاد عدد رجال السند.

أما المدبج: فرواية كُلِّ قرين عن قرينه الآخر. مثاله: رواية عائشة عن أبي هريرة ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وروايته عنها.

انظر: توضيح الأفكار للصنعاني (٤٧٦/٢)، وفتح المغيث للسخاوي (١٣٩/٣).

# [ من أبغض الرجال إلى الله ] ١٢٩ ـ وعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا عَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَال: «إِنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلدُّ الخَصِمُ». متفق عليه (١).

## الشرح:

هذا أيضًا من الآداب العظيمة التي أدبنا بها النبي العظم تحذير وهو أن الرجل «الألدُ الخصمُ» الذي خصومته شديدة، سواء في العلم أو غيره، وإذا أراد أحدًا فإنه يُلادُه بالكلام حتى يسقطه، وشديد الخصومة في ألفاظه وأقواله ونحو ذلك، فهذا مبْغَض عند الله على فالذي لا يتكلم إلا بهذه الأمور، ألد خصم، وكل من خالفه صار خصمًا له، هذا والعياذ بالله عمن صفات المذمومين، ولا تكون عند أحد عمن له نية صحيحة في العلم وطلبه. فهذا الحديث يحذّر كل طالب علم من أن يكون كثير الخصومة، عنده لدد في أقواله وخصومته ومعاداته للناس إذا اختلفوا معه، بل المرء فيما يختلف فيه الناس يكون على سعة في الصدر وسعة في البال، ولا يجعل من كل اختلاف سببًا للخصومة، ولا من كل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٥٧، ٢٤٥٧)، ومسلم (٢٦٦٨).

خلاف سببًا للعداوة، واللدد والتطاول، فيجب تبيين الحق، والرد على أهل الباطل من غير الخصومة التي فيها انتصار للنفس، يعني: الجدل المذموم، لكن المجادلة بالتي هي أحسن، وبيان الحق بدليله، والرد على الأقوال المخالفة والشبه بالأدلة الشرعية الواضحة، هذا متعين، وهو من الجهاد، أما صياغة الردود ليظهر قوة المرء إنقاصًا الآخرين؛ فهذه مقاصد فاسدة.

١٣٠ - وعَنْ أَيِي وَائِلٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ هَ قَال: مَنْ طَلبَ اللهِ هَ قَال: مَنْ طَلبَ اللهِ هَ قَال: مَنْ طَلبَ اللهِ العُلمَاءَ العِلمَ لأَرْبَعِ دَخَل النَّارَ - أَوْ نُحْوَ هَذِهِ الكَلِمَةِ - لِيُبَاهِيَ يهِ العُلمَاءَ أَوْ لِيَصْرِفَ يهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِليْهِ أَوْ لِيَأْخُذَ يهِ أَوْ لِيَا خُذَ يهِ مِنْ الأُمْرَاءِ. رواه الدارمي (١).

#### الشرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (٣٦٧).

ٱلْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَكَبِطُ مَاصَنَعُولُ فِيهَا وَبِسُطِلٌ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اهود: ١٥ ـ ١٦٦، فالذي يعمل العمل الصالح لغير الله، أو يريد به الدنيا - وهو مما يراد به وجه الله عَلَى منهذا متوعد بالنار؛ لهذا الإمام المجدد مُعَلَّلُكُ من فهمه للآية وعلمه بالقرآن قال هنا: «مَنْ طَلبَ العِلمَ لأَرْبَع دَخَل النَّارَ»، لا يقال هذا من قبيل المرفوع؛ لأنه مما لا يقال بالاجتهاد، فهـو أنه أخذه من فهمه للآية ؛ لأن من طلب العلم ليكون بهيًا بين العلماء، وليذكر بين العلماء، يكون طلبه هذا لغير الله، وكذلك نشر العلم لأجل أن يُنظر إليه، أو لأجل أن تنصرف وجوه الناس إليه هذه نية فاسدة، إنما النية الصالحة في طلب العلم: أن يكون له رغبة في العلم ؛ لأجل أن يرفع الجهل بذلك عن نفسه بطلبه للعلم. فهذه المقاصد من مقاصد الدنيا إذا كان قصده مباهاة العلماء، وأن يُذكر بين العلماء، وأنه إذا جلس بين العلماء يقال عنه عنده مسائل، وأنه يفهم في العلم؛ هذا قصد سيء، وهو ليس قصد الخائفين من الله المتقربين إليه بطلبهم للعلم.

كذلك: «أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ» يعني: ليرد به على كل سفيه تكلم، أو يكون ذا جدال في المسائل مع كل سفيه ممن يُحسن ولا يحسن، ممن يتكلمون بغير علم، ويتجرؤون على الحق، هؤلاء هم السفهاء، فمماراة السفهاء خلاف السنة، إذا كان يقصد أنه إذا جاءه أحد، فإنه يظهر نفسه، فيماري هذا وهذا ؛ هذا خلاف النية الصحيحة والقصد

الصحيح؛ لأنه يجب أن يطلب العلم لله وكال الباطلة، فهذا واجب عليه أو رد منكر، أو إلى رد قول من الأقوال الباطلة، فهذا واجب عليه أو مستحب بحسب الحال، لكن يطلبه ليحصل له ذلك، أو يطلبه ليكتب في الصحف، أو ليكون ذا كتابات، أو ليظهر على شاشات التلفاز، أو غو ذلك، أو قد يكون طلبًا للعلم غو ذلك، أو قد يكون طلبًا للعلم الزائد، فهو يطلب العلم ليستكثر، لا لأجل التعبد، ولكن لأجل أن تنصرف وجوه الناس إليه بالزيادة، وهو غير مريد لوجه الله، أو يريد أن يماري فلانًا وفلانًا، ويرد ويصير ذا ثقافة وعلم بين الناس، وهو في داخله غير متعبد لله بذلك ـ نسأل الله العافية والسلامة ـ أو ليترزق به، يعني: ليدخل على الأمراء، ويقال هذا عنده علم، وكذا، فيعطى لأجل ذلك، وهذه كلها مقاصد فاسدة.

ومن أحسن ما يذكر في هذا من مقاصد العلماء المحمودة، ما ذكره أحد تلامذة الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب زين الدين متاللة، حيث قال: كنا مرة في مجلس شيخنا بعد صلاة الصبح، وذكر مسألة من المسائل الفقهية من غرائب المسائل، وفصل فيها القول، وذكر أقوال العلماء والفقهاء والتخريج... إلى آخر ذلك، مما تعجّبنا منه ومن حافظته وحسن استخراجه، قال: ثم دُعينا ذلك اليوم مع شيخنا في مجلس فيه عدد من القضاة ومن أكابر العلماء، قال: فذكرت المسألة، فلم يُحسنوا عدد من القضاة ومن أكابر العلماء، قال: فذكرت المسألة، فلم يُحسنوا

الكلام عليها، وكان شيخنا ساكتًا ووددنا لو أنه تكلم حتى يظهر فضله، ثم لما انصرفنا ذكرنا له سكوته، فقال: هذا مجلس يراد للدنيا، ومجلسي معكم يراد للآخرة. وهذا ظاهر في كثير من المباحث التي تجري، وليس المقصود منها الفائدة؛ في المجالس العامة، وفي مخالطة الناس، لا يكون القصد الفائدة، وإنما المقصد المراء، هذا يُظهر علمه وهذا يُظهر علمه، وليس المقصود تحقيق المسألة وإفادة الحاضرين وأشباه ذلك مما يوجب السكوت.

الدين: أما علمتم أن لله عبادًا أسكتتهم خشية الله من غير صمم ولا بكم؟ وإنهم لهم العلماء والفصحاء والطلقاء والنبلاء؛ العلماء بأيام الله، غير أنهم إذا تذكروا عظمة الله طاشت عقولهم، وانكسرت قلوبهم، وانقطعت ألسنتهم، حتى إذا استفاقوا من ذلك تسارعوا إلى الله بالأعمال الزاكية، يعُدُّون النسهم من المفرِّطين، وإنهم لأكياس أقوياء، ومع الضالين والخطَّائين، وإنهم لأبرار برءاء، إلا إنهم لا يستكثرون له الكثير، ولا يرضون له بالقليل، ولا يُدلُّون عليه بأعمالهم، حيثما لقيتهم مهتمون مشفقون، وجلون خاتفون. رواه أبو نعيم (۱).

الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (ص٤٣)، وأبو عمر العدني في الإيمان (ص٧١، ٧٧)، والفسوي في المعرفة والتاريخ (٢٨٧/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥٨/٤)، وأبو نعيم في الحلية (٣٢٥/١)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٧٩/١٠).

في هذا الأثر ظاهر السياق وطول الرواية يدل على ضعفه، يعني: عدم صحته عن ابن عباس في الكنه متضمن لمعان صحيحة، وهي: أن طالب العلم والعالم أعظم ما يزينه خشية الله على والخوف منه فيما بينه وبين ربه، فإن هذا سبب من أسباب حب الله على وأيضًا سبب من أسباب ثبات العلم في صدره وانتفاعه بالعلم؛ لأن هؤلاء إذا تذكروا عظمة الله على صار لهم في قلوبهم انكسار وإسراع لمرضاة الله على هذا يظهر في مسائل منها:

النطق بالحق في وقت يُحتاج فيه إلى إظهار الحق في المسائل العظام التي تُحتاج في الدين، ويقوم فيها العلماء مقام الأنبياء في التذكير بحق الله على، وبتوحيده، وردِّ الإشراك به، وأشباه ذلك: من الدعوة إلى السنة، وترك البدعة، وتحليل الحلال، وتحريم الحرام، فإنه من تذكَّر عظمة الله على وقرَّت في صدره من العلماء، هانَ عليه الخلق، ولم يأبه بهم، هذا صنيع الأئمة في الدين وذوي المقامات العالية الذين شغلت قلوبُهم عظمة الله عظمة الله على من ينظرون إلى أهل الدنيا، فيتزلفون لهم بالأقوال الساخط، بخلاف من ينظرون إلى أهل الدنيا، فيتزلفون لهم بالأقوال التي يعلمون أنها مخالفة للشرع، أو يعلمون أنها مخالفة لما يجب أن يقولوه لهم، لكن تزلفوا إليهم بهذه الأقوال، وهذا كثر جدًا، وحصل من الوقائع المعروفة في الماضي وفي الحاضر، نسأل الله العافية والسلامة.

 ۱۳۲ ـ قال الحسن وسمع قومًا يتجادلُون: هؤلاء قوم مَلُوا العبادة، وخفَّ عليهم القول، وقل ورعُهم فتكلموا (١).

## الشرح:

الجادلة لا تُحمد ـ كما سبق بيانها ـ إلا إذا كانت لبيان الحق، أما الجادلة للمغالبة ولإظهار العلم، فهذا قصد سيئ، وبعدها يكون قسوة في القلب ولا بد، وتُحدث المراء والشحناء في النفوس. ولهذا ينبغي على طالب العلم ألا يشتغل بالمجادلة التي لا يُقصد منها الوصول إلى الحق، فإذا تناقشت مع أحد ـ حتى لو كان من طلبة العلم، أو من إخوانك أو من زملائك ـ فلا تفتح سبيلاً للشيطان، لا بأس أن يكون النقاش لبيان حكم المسألة وبيان الحق فيها، أما إذا تحول النقاش إلى مجادلة، فخيرهما الذي يصمت ؛ لأنها انصرفت عن بيان الحق، وصار هذا ينتصر لرأيه، وهذا ينتصر لرأيه، وهذا ينتصر لرأيه بقصد المغالبة. ولهذا قال الحسن هنا في القوم الذين يتجادلون: «هؤلاء قوم مُلُوا العبادة، وخفَّ عليهم القول، وقل ورعُهم فتكلموا». «مَلُوا العبادة» أي: العبادة بنشر العلم والعبادات

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (ص٢٧٢)، وأبو نعيم في الحلية (١٥٧/٢).

المعروفة، «فأكثروا الكلام»؛ لأنهم ملُّوا الخير، الكلام الذي نشأ في عهد الحسن و الله عنه النقاشات في العقيدة، أو مما هو ليس مقصودًا به الحق، وإنما المغالبة.

فهذه آداب مهمة لطالب العلم، إذا تركها أصيبت مقاتله ولا بد.

11 ـ باب التَجَوُّز في القول وترك التكلف والتنطع التَجَوُّز في القول وترك التكلف والتنطع العِيُّ قَال: «الحَيَاءُ وَالعِيُّ قَال: «الحَيَاءُ وَالعِيُّ قَال: «الحَيَاءُ وَالعِيُّ قَال: شُعْبَتَانِ مِنْ النِّفَاقِ» . رواه شُعْبَتَانِ مِنْ النِّفَاقِ» . رواه الترمذي (۱).

## الشرح:

هذا الباب هو آخر أبواب هذا الكتاب في بيان الصفات المحمودة في القول، وفي تبليغ أصول الدين، وفي تبليغ العلم وما ينفع الناس، ذكر فيه الإمام المجدد والمنالكة عددًا من الأحاديث والآثار.

منها قوله: «عَنْ أَبِي أُمَامَةَ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْ قَال: الحَيَاءُ وَالعِيُّ شُعْبَتَانِ مِنْ النِّيعَ البَيَانِ مَنْ النَّفَاقِ»، والشاهد منه: أن العي المِيانِ، وَالبَدَاءُ وَالبَيَانُ شُعْبَتَانِ مِنْ النِّفَاقِ»، والشاهد منه: أن العي شعبة من الإيمان، والعي: هو الضعف أو عدم التمكن من الإفصاح عن كل ما يريد، وهذا محمود ومن الإيمان باعتبار أن خوفه من الغلط

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۲۷)، والإمام أحمد في المسند (۲۱۹/۵)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۱۷۰/۱)، والحاكم في المستدرك (۵۱/۱)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۹۲۷/۵)، والبيهة في في شعب الإيان (۱۳۳/۱)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۹۲۷/۵).

وخوفه من أن يقول على الله بلا علم جعله يكون كأنه ذو عِي، ينقطع في كلامه، ولا يتواصل كلامه؛ لأجل تحرزه وتحرسه من أن ينطق بشيء يغلط فيه على الشريعة، أو أن يقول على الله بلا علم.

لكن هنا في هذا الحديث مدح الله العي؛ لأنه في الظاهر عي، ولا يسترسل في الكلام؛ كأن معلوماته ليست جيدة، أو كأنه ليس وقًاد الذهن ولا سيَّال اللسان، لكن في الواقع إنما حجزه عن ذلك الخوف أن يقول على الله بلا علم، لهذا صار العي إيمانًا بهذا الاعتبار.

<sup>(</sup>۱) هو النمر بن تولب ، شاعر مشهور يعرف بالكيس، له صحبة وحديث واحد يرويه عنه أبو العلاء يزيد بن عبد الله بن الشخير.

انظر: ترجمته في تهذيب الكمال (١٩/٣٠)، والإصابة في تمييز الصحابة (٤٧٠/٦). وقد أورد هذا البيت ابن عبد البر في أدب المجالسة (ص٥٦)، وأبو الفرج الأصبهاني في كتابه الأغانى (٢٨٦/٢٢)، والجاحظ في البيان والتبيين (ص١٧).

075

## [ من الذي يبغضه الرسول 攤]

١٣٤ ـ وعن أبي ثعلبة ﴿ أَنَّ رَسُول اللهِ ﷺ قَال : ﴿ إِنَّ مِنْ أَخُلاقًا وَإِنَّ مِنْ أَخُلاقًا وَإِنَّ مِنْ أَخُلاقًا وَإِنَّ أَخَلَّا فَا وَإِنَّ أَخْلاقًا وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مَساوئكم أَخُلاقًا الثَّرْقَارُونَ أَبْغَضَكُمْ إِلَي وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مساوئكم أَخُلاقًا الثَّرْقَارُونَ أَبْعَدَكُمْ مِنِّي مساوئكم أَخُلاقًا الثَّرْقَارُونَ الْتَشَدِّقُونَ الْمَتَفَيْهِ قُونَ » . رواه البيهقي في شعب الإيمان (١).

١٣٥ ـ وللترمذي نَحْوُه عن جابر الله (٢).

## الشرح:

هذا الحديث الشاهد منه: أن ممن يبغضه رسول الله الله الككلام الثرثار.

المتشدِّق: الذي يخرج كلامه من شدقه تفاصحًا وتعالمًا باللغة ومخارج الحروف.

<sup>(</sup>١) أخرجـه الإمــام أحمــد في المــسند (١٩٣/٤)، وابــن أبــي شــيبة في مــصنفه

<sup>(</sup>٢١٠/٥)، وابن حبان (٢٣١/٢)، والطبراني في الكبير (٥٨٨)، والبيهقمي في الكبرى

<sup>(</sup>١٩٣/١٠)، وفي شعب الإيمان له (٢٥٠/٤)، وأبو نعيم في الحلية (٩٧/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٠١٨).

والمتفيهق: الذي إذا تكلم، فكأنه متمكن من كل شيء، يفتح فاه، ويبالغ في إخراج الصوت. وهؤلاء مذمومون؛ لأن هذه صفات ليست بصفات محمودة لمن تواضع لله على فأنبياء الله على كانوا محمودين، وكان منهم الخطيب، ومنهم من يعثر في كلامه؛ كموسى الكلى ومع ذلك لم يمنع ذلك من التبليغ؛ لأن المقصود ما اشتمل عليه الكلام من الحق، والنبي كاكان كلامه كلام المتواضع، يقول الكلام مثل ما جاء في الحديث الذي سيأتي - حتى إذا أراد العاد أن يعده عده، يكرر الكلام حتى يفهم ويختصر الكلام، وجُمع له الكلام واختصر له اختصارًا؛ لأجل أن كثرة الكلام والثرثرة وتفصيل ذلك ليس بالمحمود. وهذا كما يدخل في العلم يدخل في المواعظ، فكثرة الكلام لا تنفع الناس، بل يدخل في العلم فقط، وهي مذمومة؛ لأنها لا تنفع الناس، وما دام أنها لا تنفع الناس، فالأفضل ألا تقال.

قال: «رواه البيهقي في شعب الإيمان»، ومعروف أن هذا الحديث له أصل في الصحيحين بدون هذه الزيادة (١١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۵۵۹، ۳۷۵۹)، ومسلم (۲۳۲۱) من حديث عبد الله بن عمرو المنافقة ، وفيه: «إن من خياركم أحاسنكم أخلاقا».

I من علامات قيام الساعة خروج قوم يأكلون بألسنتهم ا ١٣٦ ـ وعَنْ سَعْدِ بْنِ أَيِي وَقَاصِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَخْرُجَ قَوْمٌ يَأْكُلُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ كَمَا يَأْكُلُ البَقَرُ بِأَلْسِنَتِهِمْ كَمَا يَأْكُلُ البَقَرُ بِأَلْسِنَتِهِمْ كَمَا يَأْكُلُ البَقَرُ بِأَلْسِنَتِهَا» . رواه أحمد وأبو داود والترمذي (١٠).

## الشرح:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱۸٤/۱)، والبزار في مسنده (۳۱/۶، ٤٨)، وعبد الرزاق في مصنفه (٤٥٩/۱۱)، وابن عساكر في تأريخ دمشق (٤٦/٤٥).

وعدم رعايتهم للحق في وجوب التعبد بذلك إذا كان عندهم علم، وذُمُّوا في هذا الحديث، وشُبِّهوا بالبقر التي تلوك بألسنتها وتأكل بألسنتها.

أما قوله: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ»، هذا يفيد الذم، لكن لفظ «لا تَقُومُ السَّاعَةُ» يأتي في الأحاديث، ولا يقتضي مدحًا ولا ذمًا، فقد يكون ما أخبر به النبي على أنه لا تقوم الساعة حتى يحصل كذا، قد يكون مباحًا، وقد يكون مكروهًا، وقد يكون محرمًا، فلفظ «لا تَقُومُ السَّاعَةُ» ليس من الألفاظ التي يستفاد منها الحكم التكليفي ؛ بل قد يكون هذا، وقد يكون هذا، وقد يكون هذا، عسب الفعل في نفسه.

مثلاً: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حتى يَتَبَاهَى الناس في الْمَسَاجِدِ» (١)، لا نستفيد من قوله: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ ابناحة التباهي أو كراهة التباهي، أو حرمة التباهي، وإنما نستفيد حكم المباهاة والتباهي بدليل خارج، التباهي بالمساجد مكروه أو محرم بحسب الحال. وهكذا في أمثلة كثيرة، قد يكون

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٤٩)، والنسائي (٢٥٥/١)، وابن ماجه (٧٣٩)، والإمام أحمد في المسند (١٨٤/٥)، وأبويعلى (١٨٤/٥)، وأبويعلى (١٨٤/٥)، والطبراني في الكبير (٧٥٢) وفي الأوسط (٢٢٢/٨)، والبيهقي في الكبير (٧٥٢) من حديث أنس .

كفرًا ولَا تَقُومُ السَّاعَةُ حتى تَضْطَرِبَ أَلَيَاتُ نِسَاءِ دَوْسٍ على ذِي الْخَلَصَةِ» (١)، هذا كفر وشرك.

فإذًا قول النبي على في الأحاديث: (لَا تَقُومُ السَّاعَةُ)، لا يستفاد منه المدح ولا الذم، ولا يستفاد منه الإباحة أو الكراهة أو التحريم أو نحو ذلك، أو الوجوب، يعني: أي حكم تكليفي، وإنما هذا وصف كاشف لشرط من أشراط الساعة الصغرى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢١١٦)، ومسلم (٢٩٠٦) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

١٣٧ ـ وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو اللهِ عَمْرِو اللهَ مَا اللهَ اللهَ يَبْغَضُ البَلِيغَ مِنْ الرِّجَالِ الذِي يَتَخَلَلُ بِلِسَانِهِ كَمَا تَتَخَلَلُ البَقَرَةُ بِلسَانِهِ كَمَا تَتَخَلَلُ البَقَرَةُ بلسانها» . رواه الترمذي وأبو داود (۱).

١٣٨ ـ وعَنْ أَيِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قال: «مَنْ تَعَلَمَ صَرْفَ اللهِ ﷺ قال: «مَنْ تَعَلَمَ صَرْفَ الكَلامِ لِيَسْبِيَ بِهِ قُلُوبَ الرِّجَالِ أَوْ النَّاسِ لَمْ يَقْبَلَ اللهُ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ صَرْفًا وَلا عَدْلا». رواه أبو داود (٢).

## الشرح:

هذه الأحاديث معناها أن الذي يتعلم حسن الكلام والمنطق والخطابة، وكيف يلقي العلم، ولا يقصد بذلك نشر الحق ولا تعبيد الناس لرب العالمين، وإنما مقصوده أن يلتفت الناس إليه ويُعجبوا به، وأن يكون له شأن، ويكسب المال، فهذا ـ نعوذ بالله ـ مقصده من أسوأ المقاصد، ولهذا قال هنا في عقوبته: «لمْ يَقْبَل اللهُ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ صَرْفًا وَلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۵۰۰۵)، والترمذي (۲۸۵۳)، والإمام أحمد في المسند (۱٦٥/۲، و الإمام أحمد في المسند (۱٦٥/۲، و الطبراني في المكان أبي شيبة في مصنفه (٣٠٠/٥)، والبزار في مسنده (٢٠١/٤)، والطبراني في الأوسط (٢٠٥/٥)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥١/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٥٠٠٦)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥٢/٤).

•

عَدُلا»؛ لأجل بشاعة جرمه في أنه لم ينشر الحق إلا لأجل أن يسبي به قلوب الرجال، ويُشنى عليه، بأن يقال: ما هذا الخطيب، والمحاضر، والشيخ، والمدرس، وليس قصده من ذلك نفع الناس وتعبيدهم لله؛ إنما القصد أن يلتفت الناس إليه، فهذا من المذمومين والعياذ بالله.

١٣٩ ـ وعَنْ عَائِشَةَ رضي اللهُ عنها قَالتْ: كَانَ كَلامُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ كَلامًا فَصْلا يَفْهَمُهُ كُلُّ مَنْ سَمِعَهُ (١).

وقالت: كَانَ يُحَدِّثُ حَدِيثًا لوْ عَدَّهُ العَادُّ لأَحْصَاهُ (٢). وقالت: إنه لمْ يَكُنْ يَسْرُدُ الحَدِيثَ كَسَرْدِكُمْ (٣). روى أبو داود بعضه.

## الشرح:

سرد الحديث مدعاة للإكثار، والتأني سبب للإقلال، ولهذا كان التأني محمودًا، وكان السرد مكروهًا، والنبي كان يتأنى، ونتيجة تأنيه الناكلامه كان معدودًا، يُفهم، يحصيه العاد، ويستوعبه ويحفظه. والثاني: أن كثرة الكلام تجعل بعض الكلام يُنسي بعضه بعضًا، ويذهب هذا بذاك.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٨٣٩)، وأحمد في المسند (٦/٨٣١)، وابن أبي شيبة (٣٠٠/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٦٧)، ومسلم (٢٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٥٦٨)، ومسلم (٢٤٩٣).

لمذا كانت عائشة والمنطقة تقول لعبيد بن عمير: يا عبيد بن عمير! إذا وعظت فأوجز ؛ فإن كثير الكلام يُنسى بعضه بعضًا. وهذا نشاهده في خطب الجمعة إذا طالت، تجد أن بعضها دخل في بعض، حتى لـو أردت أن تنقلها لم تحسن نقلها، ما الذي تكلم عنه الخطيب؟ تريد أن تنقل شيئًا بأدلته، بوضوحه، فلا تستطيع أن تنقلها، ومن مقاصد خطبة الجمعة عظة الناس، ويحسن أن ينقلها المرء لأهل بيته، حتى تعم الفائدة... فإذا كثر الكلام، أنسى بعضه بعضًا ؛ لهذا كان كلام النبي على قليلاً ليُحفظ، ولأنه أوتي جوامع الكلم، ويحصل هذا بالتعود، الذي يتعود على قلة الكلام ؛ يحصل له ذلك، ويكون أنفع له ؛ لأنه يتعلم الكلمات المؤثّرة، حتى يؤثر في عقله وفهمه، فإذ قرأ العلم يذهب إلى المفيد، ما يهتم بالتفاصيل التي لا تنفعه. ومن العلماء الذين أدركنا وكانت فيهم هذه الصفة سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم رَجُعُاللُّهُ كان كلامه قليلاً يُحفظ ويسير، وكذلك الشيخ العلامة عبدالرزاق عفيفي والله عنه المناعدة على المناعدة عنه المناعدة التي المناعدة التي المناعدة التي المناعدة التي المناعدة التي المناعدة التي المناعدة تكون في الإنسان، وربما كانت بالدُّربة؛ لهذا دل قول عائشة المُعَنِّينَ : «لمْ يَكُنْ يَسْرُدُ الحَدِيثَ كَسَرْدِكُمْ» على أن سرد الحديث من الطبائع التي يتجاوز الله ﷺ عنها؛ لأنها من طبيعة الإنسان أنه يسرع في الكلام، أو

يسرد الكلام، وآخر طبيعته التأني، لكن مَنْ طبيعته التأني هذا محمود وممدوح، لاقتدائه برسول الله على.

ا ١٤١ ـ وعن بُرَيْدَةَ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ اللهِ يَقُولُ: ﴿ إِنَّ مِنْ السِّعْرِ ﴿ إِنَّ مِنْ الشِّعْرِ الْبَيَانِ سِحْرًا، وَإِنَّ مِنْ العِلْمِ جَهْلا، وَإِنَّ مِنْ الشِّعْرِ حَكَمًا، وَإِنَّ مِنْ القَوْلِ عِيَالًا ﴾ (٢).

المَكُ الْمُولُ اللهِ عَلَى عَمْرُو بْنَ العَاصِ ﴿ أَنه قَالَ يَوْمًا وَقَامَ رَجُلٌ فَأَكْثَرَ القَوْل فَقَال عَمْرُو: لوْ قَصَدَ فِي قَوْلِهِ لكَانَ خَيْرًا لهُ سَمِعْتُ رَسُول اللهِ عَلَى يَقُولُ: «لقَدْ رَأَيْتُ أَوْ أُمِرْتُ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي القَوْلِ وَسُولَ اللهِ عَلَى الْعَلَى الْعَا عَلَى الْعَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُه

آخره والحمد لله رب العالمين حمدًا كثيرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٢٥٤/٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۵۰۱۲)، وابن عبد البر في التمهيد (۱۸۰/۵)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٣٦٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۸۲/۲٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٥٠٠٨).

## الشرح:

قوله: «إِنَّ مِنْ البَيَانِ سِحْرًا» يعني: أن تقليل الكلام بجوامعه وبيانه المفيد يسحر القلوب، ويفعل فيها فعل السّحر، وهذا فيه على الصحيح - مدح للبيان الذي معه تقليل الكلام.

ومن أهل العلم من حمل قوله ﷺ: «إِنَّ مِنْ البِّيَانِ سِحْرًا» على الذم، وهذا متجه إذا كان البيان يقلب الحق، ولحسن بيانه يظن الظان أنه مصيب، وهو في الواقع مخالف للحق، فهذا يكون مذمومًا، أما قوله: «إِنَّ مِنْ البَيَانِ سِحْرًا»، فيما يكون البيان مؤثرًا في النفوس مع قلة في الكلام وبلاغة وإيجاز؛ كما كان عليه حال النبي على، فإن الكلام يَسْبِي القلوب: كما يفعل السحر، فإنه يسبي قلب الإنسان، فيحب من لم يكن يحبه، ويتعلق بمن لم يكن يتعلق به ؛ لأجل تأثير السحر على قلبه بغير إرادته، وكذلك البيان والكلام، فإنه يؤثر في النفوس ؛ بحيث يتعلق قلب الناس بهذا؛ لأجل كلامه وبيانه، ففعله في النفوس فِعْل السحر في القلوب، وهذا إذا كان لنصرة الحق وبيانه، والتحبيب فيه، والتعبد لله عَلَى، فهو محمود، والنبي على كان بيانه تتعلق به القلوب، ثم ذمَّ القول الذي ليس فيه فائدة ، فقال: «وَإِنَّ مِنْ القَوْلِ عِيَالًا»، يعني أن من القول ما لا يستفاد منه، وما لا فائدة فيه. والحديث الأخير قال فيه: «وعن

عَمْرَو بْنَ العَاصِ ﴿ أَنه قَالَ يَوْمًا وَقَامَ رَجُلٌ فَأَكْثَرَ القَوْل فَقَالَ عَمْرُو: لوْ قَصَدَ فِي قَوْلِهِ لكَانَ خَيْرًا لهُ».

قوله: «لوْ قَصَدَ فِي قَوْلِهِ»، القصد في القول يعني أن يصل إلى القصود بأقصر عبارة، بأن يكون مقتصدًا في القول، يعني: مقللاً الكلام واصلاً إلى مقصوده بأقصر عبارة.

قوله: «سَمِعْتُ رَسُول اللهِ اللهِ يَقُولُ: لقَدْ رَأَيْتُ أَوْ أُمِرْتُ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي القَوْلِ فَإِنَّ الجُوازَ هُوَ خَيْرٌ، يعني: أن يقلل الكلام؛ لأن تقليل الكلام مدعاة لحفظه، ومدعاة للتواضع، ومدعاة لخير كثير؛ لهذا قال: «فَإِنَّ الجُوازَ هُوَ خَيْرٌ».



## الكانمة

وهذا ختام كتاب أصول الإيمان، أسأل الله على أن ينفعني وإياكم بهذا الكتاب وشرحه، وأن يجزي عنا وعن المسلمين خير الجزاء الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب على الله الله ومؤلفاته كانت امتثالاً لهذه الوصايا الأخيرة، كانت قليلة الكلام، فيها فوائد كثيرة، لم يكن يحب أن يكثر التآليف التي لا ينتفع منها إلا القلة، والتآليف موجودة، والكتب الكبيرة موجودة، فاشتغل على التصنيف الذي ينفع الناس، وينشر الدعوة، ويثبت الخير، مقتديًا بهذه الخلال الكريمة، والخصال الجميلة التي أُمِرَ بها المؤمنون ـ رحمه الله تعالى رحمة واسعة ـ.

ثم نصلي ونسلم على خيرة خلق الله الرحمة المهداة، محمد بن عبد الله على، فهو الذي هدى الله على به العباد إلى الخير العظيم، فأنقذهم الله به من الغُمَّة والضلالة والكفر والردى إلى النور والإيان وسعة الصدور وانشراح القلب، فله على أعظم الفضل وأعظم المنة على من اتبعه. اللهم صلِّ وسلم عليه، وآته الوسيلة والفضيلة، وابعثه اللهم مقامًا محمودًا الذي وعدته، اللهم صل وسلم على محمد كلما صلى عليه المصلون، وكلما غفل عن الصلاة عليه الغافلون.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رَفَّى معبر الارَّبِي الْمُجَثَّرِيُّ الْسِكْسُ الانِيْرُ (الْمُؤْوكِرِيْنِ

## مراجع التحقيق

- الإبانة عن أصول الديانة أبو الحسن الأشعري، تحقيق فوقية حسين محمود، دار الأنصار القاهرة ١٣٩٧هـ.
- إتحاف فضلاء البشر في القراءت الأربع عشر. لشهاب الدين أحمد الدمياطي ط. دار الندوة بيروت.
- اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- الآحاد والمثاني، اسم المؤلف: أحمد بن عمرو بن الضحاك أبو بكر الشيباني، دار النشر: دار الراية الرياض ١٤١١ ١٩٩١، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. باسم فيصل أحمد الجوابرة.
- الأحاديث المختارة، أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي،
   تحقيق عبد الملك ابن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة،
   الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: علي بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد، دار النشر: دار الحديث القاهرة ١٤٠٤هـ الطبعة الأولى.
- الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: علي بن محمد الآمدي

- أبو الحسن، دار النشر: دار الكتاب العربي بيروت المعربي الطبعة: الأولى، تحقيق: د. سيد الجميلي.
- الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ.
- أربعون حديثا لأربعين شيخا من أربعين بلدة ، اسم المؤلف: علي بن الحسن بن هبة الله أبو القاسم، دار النشر: مكتبة القرآن القاهرة ، تحقيق: مصطفى عاشور.
- إرواء الغليل. محمد ناصر الدين الألباني. المكتب الإسلامي بيروت 12.0
- الاستغاثة في الرد على البكري، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: دار الوطن الرياض ١٤١٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبدالله بن محمد السهلي.
- الأسماء والصفات، أحمد بن الحسين البيهقي، دار الكتاب العربي، بيروت.
- الإصابة في تمييز الصحابة، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،
   تحقيق على البجاوي، دار الجيل، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.
- أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، مكتب البحوث

- والدراسات، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- الاعتصام، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي، المكتبة التجارية، مصر.
- إعلام الموقعين عن رب العالمين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق محمد محيى الدين، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.
- الأغاني، لأبي فرج الأصبهاني، تحقيق على مهنا وسمير جابر،
   دار الفكر، بيروت.
- اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٦٩هـ.
- الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق محمد بن حسن الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى١٤١٨هـ.
- الأولياء، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ١٤١٣، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد السعيد بن بسيوني زغلول.

- إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى المذهب الحق من أصول التوحيد، اسم المؤلف: محمد بن نصر المرتضى اليماني (ابن الوزير)، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٩٨٧م، الطبعة: الثانية
- الإيمان لابن منده، اسم المؤلف: محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٦، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي
- الإيمان للعدني، اسم المؤلف: محمد بن يحيى بن أبي عمر العدني، دار النشر: الدار السلفية الكويت ١٤٠٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: حمد بن حمدي الجابري الحربي.
- بدائع الفوائد، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، هشام عطا وعادل العدوي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- البداية والنهاية، لعماد الدِّين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن
   كثير، مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة السادسة ١٤٠٥هـ.
- البدع، اسم المؤلف: أبو عبد الله محمد بن وضاح بن بزيع المرواني
   (المتوفى: ٢٨٦هـ)، دار النشر:
- البرهان في علوم القرآن، محمد بن بهادر الزركشي، تحقيق محمد

- أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، طبعة ١٣٩١هـ.
- بيان تلبيس الجهمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم. مطبعة الحكومة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى١٣٩٢هـ.
- البيان والتبيين، اسم المؤلف: الجاحظ، دار النشر: دار صعب
   بيروت، تحقيق: فوزي عطوي.
- تاج العروس من جواهر القاموس، محبّ الدِّين أبو الفيض محمد
   بن مرتضى الزبيدي، دار الفكر، طبعة ١٤١٤هـ
- التاريخ الكبير، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق السيد هاشم الندوي، دار الفكر، بيروت.
  - تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر، تحقیق محب الدین أبي سعید عمر بن غرامة العمري، دار الفکر، بیروت، طبعة ۱۹۹۵م.
- تاریخ واسط، اسم المؤلف: أسلم بن سهل الرزاز الواسطي، دار
   النشر: عالم الكتب بیروت ۱٤٠٦، الطبعة: الأولى،
   تحقیق: كوركیس عواد.
- تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة، تحقيق محمد زهري النجار، دار
   الجيل، بيروت، طبعة ١٣٩٣هـ.

- تأويل مشكل القرآن. ابن قتيبة ، شرحه ونشره السيد أحمد صقر. المكتبة العلمية بيروت.
- التبصرة في أصول الفقه، اسم المؤلف: إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي أبو إسحاق، دار النشر: دار الفكر دمشق ١٤٠٣، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.
  - تبيين كذب المفتري، ابن عساكر. دار الكتاب العربي، بيروت.
- تذكرة الحفاظ، اسم المؤلف: أبو عبد الله شمس الدين محمد النهي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى.
- الترغيب والترهيب، عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تحقيق إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، تحقيق عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية،
   صيدا.

هيتو .

- تفسير ابن جرير الطبري، المسمى جامع تأويل القرآن دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ.
- تفسير البغوي، تحقيق محمد النمر، وعثمان صميرية، وسليمان الحرش.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير، تحقيق: سامي بن محمد السلامة. دار طيبة للنشر والتوزيع ١٤٢٠هـ.
- تفسير القرطبي، طبعة دار الشعب، القاهرة، وطبعة دار الكتاب العربي، بيروت.
- تقریب التدمریة لابن عثیمین رحمه الله، دار ابن الجوزي الریاض
   الطبعة الأولى ۱٤۱۹هـ.
- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، اسم المؤلف: عبد الرحيم بن الحسن الأسنوي أبو محمد، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد حسن
- التمهيد، يوسف بن عبد الله بن عبد البر، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف، المغرب، طبعة ١٣٨٧هـ.
- تهذيب الكمال، يوسف أبو الحجاج المزي، تحقيق بشار عواد

- معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ.
- تهذیب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقیق عبد السلام محمد هارون، دار القومیة العربیة، مصر.
- التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل لأبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة ، تحقيق عبد العزيز الشهوان. دار الرشد، الرياض ١٤١٨هـ.
- ▼ توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، اسم المؤلف: محمد بن إسماعيل الأمير الحسني الصنعاني، دار النشر: المكتبة السلفية المدينة المنورة، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد.
- التوقيف على مهمات التعاريف، اسم المؤلف: محمد عبد الرؤوف المناوي، دار النشر: دار الفكر المعاصر، دار الفكر بيروت، دمشق ١٤١٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد رضوان الداية.
- تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبدالوهاب، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.
- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلِم،
   لابن رجب الحنبلي، تحقيق: طارق عوض الله، دار ابن الجوزي،
   الطبعة الثانية ١٤٢٠هـ.

- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي أبو بكر، دار النشر: مكتبة المعارف الرياض ١٤٠٣، تحقيق: د. محمود الطحان
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: د. علي حسن ناصر، دار العاصمة الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ.
- الحطة في ذكر الصحاح الستة، اسم المؤلف: أبو الطيب السيد صديق حسن القنوجي، دار النشر: دار الكتب التعليمية بيروت ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، الطبعة: الأولى.
- حلية الأولياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب
   العربي، بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ.
- خلق أفعال العباد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق عبد الرحمن عميرة، دار المعارف، الرياض، طبعة ١٣٩٨هـ.
- الدر المنثور، عبد الرحمن بن جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٩٩٣م.
- درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، دار الكنوز الذهبية، الرياض، طبعة ١٣٩١هـ.

- ديوان المتنبي، أبو البقاء العكبري، تحقيق: مصطفى السقا،
   إبراهيم الأبياري، عبد الحفيظ شلبى. دار المعرفة بيروت.
- الذخيرة، اسم المؤلف: شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي،
   دار النشر: دار الغرب بيروت ١٩٩٤م، تحقيق: محمد حجى.
- الرد على الجهمية لابن منده، تحقيق علي محمد ناصر الفقيهي،
   المكتبة الأثرية، باكستان.
- الرد على الجهمية، عثمان بن سعيد الدارمي، تحقيق بدر بن عبد الله البدر، دار ابن الأثير، الكويت، الطبعة الثانية ١٤١٦هـ.
- رسائل في العقيدة للشيخ محمد بن صالح العثيمين. دار طيبة الرياض
   ط ۲، ۱٤٠٦هـ.
- الرسائل والمسائل النجدية. جمع الشيخ عبد السلام بن برجس العبد الكريم. دار العاصمة الرياض.
- رسالة إلى أهل الثغر، اسم المؤلف: علي بن إسماعيل أبو الحسن الأشعري، دار النشر: مكتبة العلوم والحكم السعودية لبنان ٩٠٤١هـ ١٩٨٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الله شاكر المصرى.
- رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار، اسم المؤلف: محمد

- بن إسماعيل الأمير الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٥، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني
- الروح، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر
   المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة
   ١٣٩٥هـ.
- الروض الداني (المعجم الصغير)، اسم المؤلف: سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني، دار النشر: المكتب الإسلامي، دار عمار بيروت، عمان ١٤٠٥ ١٩٨٥، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد شكور محمود الحاج أمرير.
- زاد المسير، أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.
- زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعبدالقادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، الطبعة الرابعة عشر ١٤٠٧هـ.
- الزهد، اسم المؤلف: أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الشيباني أبو بكر، دار النشر: دار الريان للتراث القاهرة ١٤٠٨، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد العلى عبد الحميد حامد.

- الزهد، اسم المؤلف: عبد الله بن المبارك بن واضح المرزوي أبو
   عبد الله، دار الكتب العلمية بيروت، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى.
  - السلسلة الصحيحة، محمد ناصر الدين الألباني
- السنة، اسم المؤلف: محمد بن نصر بن الحجاج المروزي أبو عبد الله، دار النشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ١٤٠٨، الطبعة: الأولى، تحقيق: سالم أحمد السلفي.
- السنة لابن أبي عاصم، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ.
- سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.
- سنن أبي داود، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.
- سنن البيهقي الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا. مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، ١٤١٤ هـ.
- سنن البيهقي الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا. مكتبة دار الباز، مكة

المكرمة، ١٤١٤ هـ.

- سنن الترمذي، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، بيروت.
- سنن الدارمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي،
   دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- السنن الكبرى للنسائي، تحقيق عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة التاسعة ١٤١٣ هـ.
- السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، اسم المؤلف: محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٥، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمود إبراهيم زايد
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة، لأبي القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي، تحقيق أحمد سعد حمدان، دار طيبة، الرياض، طبعة ٢٠٤٢هـ.
- شرح السنة، اسم المؤلف: الحسين بن مسعود البغوي، دار

- النشر: المكتب الإسلامي دمشق \_ بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م، الطبعة: الثانية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط محمد زهير الشاويش.
- شرح السيوطي لسنن النسائي، اسم المؤلف: السيوطي، دار
   النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب ١٤٠٦ ١٩٨٦، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة.
- شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الرابعة ١٣٩١هـ.
- شرح العقيدة الواسطية، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان. مكتبة المعارف، الرياض.
- شرح القصيدة النونية، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق زهير
   الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٦هـ.
  - شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث، بيروت،
     الطبعة الثانية ١٣٩٢هـ.
- شرح علل الترمذي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق همام عبد الرحيم سعيد، مكتبة المنار، الأردن، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- شرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي، تحقيق محمد سعيد

- خطي، دار إحياء السنة، أنقرة.
- الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجري، مطابع الأشراف،
   لاهور.
  - شفاء العليل لابن القيم، ط. دار التراث القاهرة.
- الشكر، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الحدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: المكتب الإسلامي الكويت ١٤٠٠ ١٩٨٠، الطبعة: الثالثة، تحقيق: بدر البدر
- الصارم المسلول على شاتم الرسول، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: دار ابن حزم بيروت ١٤١٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد عبد الله عمر الحلواني، محمد كبير أحمد شودري.
- صحيح ابن جبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ.
  - صحيح البخاري ـ بيت الأفكار الدولية ـ الرياض ١٤١٩هـ.
- صحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- صحيح الترغيب والترهيب. للشيخ محمد ناصر الدين الألباني.

طبعة المكتب الإسلامي.

- صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.
- الصفات، علي بن عمر الدارقطني، تحقيق عبد الله الغنيمان،
   مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.
- الصلاة وحكم تاركها وسياق صلاة النبي من حين كان يكبر إلى أن يفرغ منها، اسم المؤلف: أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي، دار النشر: الجفان والجابي دار ابن حزم قبرص بيروت ١٤١٦ ١٩٩٦، الطبعة: الأولى، تحقيق: بسام عبد الوهاب الجابي
- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، تحقيق علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الثالثة 151٨هـ.
- الضعفاء الكبير، أبو جعفر محمد بن عمر بن موسى العقيلي، تحقيق عبد المعطي أمين قلعجي، دار المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- طبقات الحفاظ، اسم المؤلف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي أبو الفضل، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت -

- ١٤٠٣ ، الطبعة: الأولى.
- الطبقات الكبري، لابن سعد، تحقيق محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروب.
- طريق الهجرتين وباب السعادتين، اسم المؤلف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار ابن القيم الدمام
   ١٤١٤ ١٩٩٤، الطبعة: الثانية، تحقيق: عمر بن محمود أبو عمر
- عدة الصابرين و ذخيرة الشاكرين، اسم المؤلف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت، تحقيق: زكريا على يوسف.
- العرش وما روي فيه، محمد بن عثمان بن أبي شيبة، تحقيق محمد بن حمد الحمود، مكتبة المعلا، الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- العظمة، لأبي الشيخ عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان
   الأصبهاني، تحقيق: رضاء الله بن محمد إدريس المباركفوري. دار
   العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
  - العقود الدرية لابن عبد الهادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- العقيدة الأصفهانية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق إبراهيم سعيداي، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.

- العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد بن عبد العزيز بن مانع، الرئاسة العامة للإفتاء، الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ.
- العلل الصغير، اسم المؤلف: الترمذي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، لجمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تحقيق خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- العلم، اسم المؤلف: زهير بن حرب أبو خيثمة النسائي، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٣ ١٩٨٣، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.
- العلو للعلي الغفار في إيضاح صحيح الأخبار وسقيمها، لشمس الدين الذهبي، تحقيق أبو محمد أشرف بن عبد المقصود، مكتبة أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين أبو محمد محمود
   بن أحمد العينى، دار إحياء التراث، بيروت.
- عون المعبود شرح سنن أبي داود، للعلامة أبي الطيب شمس الحق العظيم آبادي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية

١٩٩٥م.

- العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- غذاء الألباب بشرح منظومة الآداب، محمد بن أحمد بن سالم السفاريني، دار الكتب العلمية.
- غذاء الألباب شرح منظومة الآداب لابن عبدالقوي. للشيخ محمد السفاريني. مؤسسة قرطبة. ط۲، ۱٤۱٤ هـ ۱۹۹۳م.
- غريب الحديث، اسم المؤلف: أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان ١٤٠٥ ١٩٨٥، الطبعة: الأولى، تحقيق: الدكتور عبد المعطي أمين القلعجي
- غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي، تحقيق محمد عبد المعيد خان، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٦هـ.
- فتاوى تكفير الجهمية، إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ. دار العاصمة الرياض.
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر
   العسقلاني، عناية محب الدين الخطيب، وترقيم محمد فؤاد عبد

- الباقي. دار المعرفة، بيروت.
- فتح القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف المناوي، دار الفكر، بيروت.
- فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، لعبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، تحقيق محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، الطبعة السابعة ١٣٧٧هـ.
- فتح المغيث شرح ألفية الحديث، محمد بن عبد الرحمن السخاوي، دار أحد.
- الفردوس بمأثور الخطاب، لأبي شجاع شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي، تحقيق السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة ١٤٠٦هـ.
- فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية، مصر،
   الطبعة الأولى ١٣٥٦هـ.
- قاعدة في الحبة، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق
   محمد رشاد سالم، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.
- القـضاء والقـدر، دعمـر الأشـقر. دار النفائس للنـشر والتوزيـع
   الكويت. مكتبة الفلاح. ط۱، ۱٤۱۰هـ
- القواعد والفوائد الأصولية وما يتعلق بها من الأحكام، اسم

المؤلف: علي بن عباس البعلي الحنبلي، دار النشر: مطبعة السنة المحمدية - القاهرة - ١٣٧٥ - ١٩٥٦، تحقيق: محمد حامد الفقي.

- القول المفيد شرح كتاب التوحيد. محمد بن صالح العثيمين
- الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، اسم المؤلف: حمد بن أحمد أبو عبدالله الذهبي الدمشقي، دار النشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علو جدة ١٤١٣ ١٩٩٢، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد عوامة
- الكافي في فقه الإمام المبجل أحمد بن حنبل، اسم المؤلف: عبد
   الله بن قدامة المقدسي أبو محمد، دار النشر: المكتب الاسلامي بيروت
- الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي، تحقيق يحيى مختار غزاوي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ.
- ▼ كتاب التسهيل لعلوم التنزيل، اسم المؤلف: محمد بن أحمد بن
   محمد الغرناطي الكلبي، دار النشر: دار الكتاب العربي لبنان
   ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م، الطبعة: الرابعة
- كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة
   الناس، إسماعيل بن محمد العجلوني، تحقيق أحمد القلاش،

- مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ.
- كلمة الإخلاص وتحقيق معناها، اسم المؤلف: ابن رجب الحنبلي، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٣٩٧، الطبعة: الرابعة، تحقيق: زهير الشاويش.
- اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية . صالح آل الشيخ. دار العاصمة. الرياض ط١، ١٤٣٠هـ.
- لسان العرب، للإمام العلامة ابن منظور جمال الدِّين أبوالفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- المجتبى من السنن، اسم المؤلف: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، دار النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب 18۰٦ 1۹۸٦، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة
  - مجمع الزوائد ـ نور الدين الهيثمي ـ دار الريان للتراث ـ ١٤٠٧هـ.
- المجموع، اسم المؤلف: النووي، دار النشر: دار الفكر بيروت
   ۱۹۹۷م
- مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق عبد الرحمن بن
   محمد بن قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية

- المحلّى، لأبي محمد علي بن محمد ابن حزم الظاهري، تحقيق لجنة إحياء التراث العربي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان.
- مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، تحقيق
   محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- مختصر السنن للمنذري، ومعه معالم السنن، شرح سنن أبي داود، للحافظ أبي سليمان أحمد بن محمد الخطابي، ومعه تهذيب السنن، لابن القيم، تحقيق محمد حامد الفقي، وأحمد محمد شاكر، دار المعرفة، طبعة ١٤٠٠هـ.
- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، للإمام شمس
   الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية،
   راجعه وقدم له طه عبد الرؤوف سعد، دار إحياء الكتب العربية.
- المخصص، اسم المؤلف: أبي الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي بيروت ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خليل إبراهم جفال.
- مدارج السّالكين بين منازل إيّاك نعبد وإيّاك نستعين، للإمام شمس
   الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية
   الدمشقي، تحقيق محمد حامد الفقّي، دار الكتاب العربي،

بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.

- المدخل إلى السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق محمد ضياء الرحمن الأعظمي، دار الخلفاء للكتاب، الكويت، طبعة 418.4
- المراسيل، اسم المؤلف: سليمان بن الأشعث السجستاني أبو داود، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٨، الطبعة: الأولى، تحقيق: شعيب الأرناؤوط.
- المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى 1811هـ
- المستصفى في علم الأصول، لأبي حامد محمد الغزالي، معه كتاب «فواتح الرّحموت» لعبد العلي محمد بن نظام الدّين الأنصاري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- مـسند أبـي داود الطيالـسي، لـسليمان بـن داود بـن الجـارود
   الطيالسي، دار المعرفة، بيروت.
- مسند أبي يعلى ، تحقيق حسين سليم أسد ، دار المأمون للتراث ،
   دمشق ، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- مسند إسحاق بن راهويه، تحقيق عبد الغفور بن عبد الحق

- البلوشي، مكتبة الإيمان، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.
  - مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، مصر.
- مسند البزار، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، المدينة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- مسند الشافعي، اسم المؤلف: محمد بن إدريس أبو عبد الله الشافعي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- مسند الشاميين، أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد الجيد السلفى، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- مسند الشهاب، اسم المؤلف: محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله القضاعي، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٧ ١٤٠٠ ١٩٨٦ الطبعة: الثانية، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد
  - السلفي
- مسند عبد بن حميد، تحقيق صبحي البدري ومحمود محمد خليل،
   مكتبة السنة، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- المسوّدة في أصول الفقه، لآل تيمية، مجد الدين أبو البركات عبد السّلام بن عبد الله بن الخضر، شهاب الدّين أبو المحاسن عبد الحليم بن عبد السّلام، شيخ الإسلام تقيّ الدّين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، جمعها وبيّضها شهاب الدّين أبو العباس أحمد بن

محمد الحرّاني الدّمشقي الحنبلي، حقّق أصوله وفصّله وضبط شكله وعلّق حواشيه محمد محي الدّين، دار الكتاب العربي، بيروت.

- مشتبه أسامي المحدثين، عبيد الله بن أحمد الهروي، تحقيق نظر
   محمد الفريابي، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد
   الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- مصنف عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- معارج القبول، حافظ بن أحمد حكمي، تحقيق عمر بن محمود أبو عمر، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- المعجم الأوسط، أبو القاسم الطبراني، تحقيق طارق بن عوض الله وعبد المحسن ابن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، طبعة
- معجم الصحابة، اسم المؤلف: عبد الباقي بن قانع أبو الحسين،
   دار النشر: مكتبة الغرباء الأثرية المدينة المنورة ١٤١٨،
   الطبعة: الأولى، تحقيق: صلاح بن سالم المصراتي
- المعجم الكبير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد الجيد

- السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ.
- المعجم في أسامي شيوخ أبي بكر الإسماعيلي، اسم المؤلف: أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الإسماعيلي أبو بكر، دار النشر: مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة - ١٤١٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. زياد محمد منصور
- معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس، دار إحياء
   التراث العربي، بيروت، طبعة ١٤٢٢هـ.
- معرفة علوم الحديث، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق السيد معظم حسين، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.
- المعرفة والتاريخ، اسم المؤلف: أبو يوسف يعقوب بن سفيان الفـسوي، دار النـشر: دار الكتـب العلميـة بـيروت 1819هـ 1999م، تحقيق: خليل المنصور.
- مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر، المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت.
- منع جواز المجاز للعلامة محمد الأمين الشنقيطي. ملحق بتفسير أضواء البيان.

- منهاج السنة النبوية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد
   سالم، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى ٢٠٤١هـ.
- منهاج الطالبين وعمدة المفتين، اسم المؤلف: يحيى بن شرف النووي أبو زكريا، دار النشر: دار المعرفة بيروت.
- الموطأ للإمام مالك بن أنس تحقيق: محمد فؤاد عبد االباقي. دار إحياء التراث العربي، مصر.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، شمس الدين الذهبي، تحقيق علي عوض، وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى١٩٩٥م.
- النهاية في غريب الأثر، لابن الأثير، تحقيق طاهر أحمد الزاوي
   ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، طبعة٩٩٩هـ.
- الوابل الصيب ورافع الكلم الطيب، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق بشير محمد عيون، مكتبة المؤيد.
- يقظة أولي الاعتبار مما ورد في ذكر النار وأصحاب النار، اسم المؤلف: صديق بن حسن بن علي القنوجي، دار النشر: مكتبة عاطف دار الأنصار القاهرة ١٣٩٨ ١٩٨٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. أحمد حجازى السقا.

## فهرس الموضوعات

| 0                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ب عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي |
| عبن (الرَّحِمْ) (النُجُنُّ يُ                                                                                  |
| The Area of                                                                                                    |
| الميكتين لانبئ الفروف كيس                                                                                      |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة الناشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٩      | مقدمة الشارح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲.     | باب معرفة الله ﷺ والإيمان به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۳     | أقسام العمل لغير الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣.     | قاعدة: النفي المحض لا يثبت كمالاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 47     | إثبات اليمين لله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٣     | مبحث في إثبات الشمال لله على الله المناقبة المسلمال الله المناقبة المسلمال الله المناقبة المسلمان المس |
| ٣٦     | سعة علم الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٨     | إثبات السمع والبصر لله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٢     | مفاتح الغيب التي لا يعلمها إلا الله عَلَيْكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢3     | إثبات صفة الفرح لله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٨     | إثبات صفة اليد لله تَعَالِثَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٩     | أنواع الإضافة إلى الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٢     | إثبات صفة الرحمة لله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٤     | سعة رحمة الله تَعْقَالَ اللهِ المُعْلَّذِي المُعْلَّذِي المُعْلَّذِي المُعْلِمُ المُعْلَّذِي المُعْلِمُ المُعْلَّذِي المُعْلِمُ المُعْلَّذِي المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلَمِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعْلِمُ المُعْلَمُ اللهِ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ اللهِ المُعْل |
| ٥٦     | التفسد بالتضمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| الصفحا | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩     | آثار اتصاف الله وَ الله وَ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦١     | إثبات صفة كمال عدل الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٣     | إثبات صفة الرضى لله تَعَلَّلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 77     | حديث الأطيط، وإثبات عظمة الرب ﷺ وعلوه على خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٨     | تحريم التألي على الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧٢     | المؤمن بين الرجاء والخوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٤     | قرب الجنة والنار من العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٦     | فضل الإحسان إلى الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٨٠     | إثبات صفة التعجب لله على الله المالة التعجب الله المالة التعجب الله المالة التعجب الله المالة |
| ٨٥     | عظم صبر الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٨     | إثبات صفة الحب لله على الله المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 97     | إثبات رؤية المؤمنين لربهم ﷺ في الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 • ٢  | الكلام على صفة التردد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | إثبات نزول الرب الله السماء الدنيا حتى يبقى ثلث الليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1.7    | الآخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111    | إثبات صفة الكبرياء لله كالل الله المالة الكبرياء الله المالة الكبرياء الله المالة الما |
|        | بساب قسول الله على: ﴿ حَقَّ إِنَا فَرَعَ عَن قُلُوبِهِ مَوْالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ مَّ قَالُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 118    | الْحَقِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171    | باب قول الله ﷺ: ﴿ <b>وَمَاقَدَرُواْ اَتَّلَهُ حَقَّ قَدْرِو</b> هُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الصفحة | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| 14.    | لا يستشفع بالله على أحد من خلقه                        |
| 171    | صفة العرش                                              |
| ١٣٢    | فائدة مهمة في العمل بالحديث الضعيف                     |
| 141    | عظم صبر الله ﷺ على أذى ابن آدم                         |
| 1 & •  | تحريم سب الدهر                                         |
| 1 2 7  | باب الإيمان بالقدر                                     |
| 127    | مراتب الإيمان بالقدر                                   |
| 184    | الفرق بين القضاء والقدر                                |
| 101    | الأمر بالاجتهاد في العمل وترك التواكل                  |
| 104    | معنى المحو والإثبات وبسط الرزق وإطالة العمر            |
| 107    | مذهب الجبرية في أفعال العباد                           |
| 109    | حديث الميثاق                                           |
| 371    | تفصيل القول في معنى الميثاق، وكلام أهل العلم فيه       |
|        | كتابة العمل والأجل والرزق والشقاوة والسعادة، والعبد في |
| ۱۷۷    | الرحم                                                  |
| ۱۷۸    | أنواع الكتاب: العامة المفصلة، العمرية، السنوية         |
| 19.    | كلام ابن القيم في أنواع التقادير                       |
| 791    | الإيمان بالقدر يُوجد في العبد طعم الإيمان              |
| 199    | الأخذ بالأسباب من الإيمان بالقدر                       |

| الصفحة        | الموضوع                                          |
|---------------|--------------------------------------------------|
| 7 • 7         | نفويض الأمر لله على من الإيمان بالقدر            |
| ۲•۸           | باب ذكر الملائكة ﷺ للمُتَالِّسُةِ اللهِ عان بهم  |
| 710           | وصف حملة العرش وسادات الملائكة                   |
| 719           | الآثار المسلكية للإيمان بالملائكة                |
| 774           | أوصاف جبريل الطَّيْكُلِّأوصاف جبريل الطَّيْكُلِّ |
| 770           | عظم خوف الملائكة من ربها ﷺ                       |
| 777           | ذكر صاحب الصور «إسرافيل» التَّلَيْلاً            |
| 444           | ذكر ملك الموت                                    |
| 779           | ذكر الكروبيين وسكان السماء                       |
| ۲۳.           | أصناف أخرى من الملائكة ووظائفهم                  |
| · <b>۲</b> ۳۲ | وجوب الاستحياء من الملائكة عليهم السلام          |
| 777           | تعاقب الملائكة بالليل والنهار في العباد          |
| 744           | حف الملائكة لمجالس العلم                         |
| 377           | وضع الملائكة أجنحتها لطالب العلم                 |
| ۲۳۸           | باب في الوصية بكتاب الله ﷺ                       |
| 737           | ضلال الخوارج في فهم كتاب الله عَلَىٰ             |
| 701           | أوصاف القرآن الكريم في أبواب الأخبار والأحكام    |
| 709           | التحذير من الذين يتبعون المتشابه من القرآن       |
| 777           | التحذير من اتباع سبل الشيطان                     |

| الصفحة   | الموضوع                                                                       |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 779      | قصة الإمام الأذْرَمي في حضرة الواثق مع ابن أبي دؤاد                           |
| 777      | التحذير من اتباع غير سبيل محمد على التحذير من اتباع غير سبيل محمد على التحديد |
| ***      | باب في حقوق النبي ﷺ                                                           |
| 717      | وجوب قتال من لم يؤمن بالرسولﷺ وبما جاء به                                     |
| <b>Y</b> | قتال الطائفة الممتنعة من شعيرة من الشعائر                                     |
| 197      | حلاوة الإيمان حقيقة، والرد على مدعي المجاز                                    |
| .790     | تفسير المحبة                                                                  |
| 797      | حد الكبيرة                                                                    |
| 4.8      | الرد على منكري السنة                                                          |
| ٣•٧      | باب في تحريضه ﷺ على لزوم السنة وترك البدع والتفرق                             |
| 4.9      | تعريف البدعة                                                                  |
| ٣1.      | أنواع الافتراق في الأديان والأبدان                                            |
| 414      | أعظم ما يدعى إليه لزوم السنة وترك البدع                                       |
| 710      | شرح حديث العرباض بن سارية ﷺ                                                   |
| 419      | أنواع الولايات عند أهل السنة                                                  |
| 471      | المحدثات قسمان                                                                |
| 47 8     | خير الهدي هدي محمد على السياسية                                               |
| 777      | التحذير من معصية الرسول على الله المسالم                                      |
| 449      | دخول الجنة في النصوص على قسمين                                                |

| الصفحة | الموضوع                                                                    |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳.    | التحريم في النصوص على قسمين                                                |
| 444    | حكم مَنْ رغب عن سنة النبي ﷺ                                                |
| ٣٤.    | شرح حديث الغرباء                                                           |
| ٣٤.    | أنواع الغربة، ظاهرة وباطنة                                                 |
| 450    | أوصاف الغربة                                                               |
| 401    | نفي الإيمان عن الشخص حتى يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول على الله الرسول |
| 404    | زيادة الإيمان ونقصانه                                                      |
| 408    | دخول العمل في مسمى الإيمان                                                 |
| 807    | النونات الخمس في الإيمان                                                   |
| 411    | صفة الطائفة الناجية                                                        |
| 411    | ثواب من دعا إلى هدى، وإثم من دعا إلى ضلالة                                 |
| 417    | من أسباب الفتن                                                             |
| ٣٨٧    | وجوب الاقتداء بسلف الأمة الصالح                                            |
| ٣٨٨    | تعريف الاستقامة في الدين                                                   |
| 490    | باب في التحريض على طلب العلم                                               |
| 447    | مبحث فتنة القبر                                                            |
| ٤٠٦    | فضل العلماء على سائر الناس                                                 |
| ٤٠٨    | أقسام الناس تجاه العلم النافع                                              |
| ٤١٤    | ذم الذين شعون المتشابه                                                     |

| الصفحة | الموضوع                                                      |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| £1V    | وجوب رد المتشابه إلى المحكم                                  |
| ٤٢٠    | كيف يُعرف المتشابه من المحكم                                 |
| 271    | المتشابه المطلق لا وجود له على الصحيح                        |
| 272    | وجوب إفراد الرسول ﷺ بالاقتداء                                |
| ٤٢٧    | أقوال العلماء في حكم النظر في الكتب السابقة                  |
| ٤٣٠    | سبب النهي عن النظر في كتب أهل الكتاب                         |
| ٤٣٠    | أقوال العلماء في التحريف هل وقع في اللفظ أم المعنى أم كليهما |
| ٤٣٧    | أقسام العلم                                                  |
| ٤٤٠    | تنبيه إلى أن النظر في كتب أهل الضلال يورث الحيرة             |
| ٤٤٤    | مبحث في الفرض والواجب                                        |
| 227    | استعمال لفظ «الحد» في النصوص                                 |
| 204    | تحقيق القول في السكوت المضاف إلى الله ﷺ                      |
| 202    | أنواع الأشياء المسكوت عنها                                   |
| ٤٥٧    | تحريم الاختلاف والتفرق                                       |
| ٤٥٧    | أقسام المنهي عنه                                             |
| £7.Y   | مسألة: هل منزلة النهي أعظم أم منزلة الأمر                    |
| £77°   | دعاء الرسول على الحديث بالنضرة                               |
| ٤٦٧    | تآليف البيهقي في نصرة مذهب الشافعي                           |
| १७९    | أهمية التعاون بين طلبة العلم في نشر الدعوة إلى الله تَعْلَقَ |

| الموضوع                                      |
|----------------------------------------------|
| العلم النافع أقسام ثلاثة                     |
| مسألة: ما عليه العمل وما ليس عليه العمل      |
| تحريم القول بالرأي في القرآن الكريم          |
| معنى التفسير بالرأي المذموم                  |
| أنواع التفسير بالرأي المذموم                 |
| مدارس التفسير بالرأي المقبول                 |
| التحذير من الإفتاء بغير علم                  |
| النهي عن الأغلوطات ومعناها                   |
| فضل طلب العلم والحث عليه                     |
| كيف يأخذ طالب العلم تصوير المسائل            |
| هل طالب العلم يطلب أكثر من فن                |
| الحكمة ضالة المؤمن                           |
| تعريف الحكمة                                 |
| من هو الفقيه؟ من كلام علي ﷺ                  |
| باب في قبض العلم                             |
| أسباب قبض العلم                              |
| المجاهدة بالعلم من أعظم الجهاد               |
| مسألة: هل يهتم طالب العلم بالحفظ أم المطالعة |
| الوصية بالعلم قبل قبضه                       |
|                                              |

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
| ०४१    | باب التشديد في طلب العلم للمراء والجدال            |
| 0 2 1  | درجات الناس في طلب العلم                           |
| 0 8 4  | التحذير من الجدل المذموم                           |
| 0 2 2  | معنى المجادلة بالتي هي أحسن                        |
| 0 2 7  | آداب المناقشات والمناظرات                          |
| 00 *   | أبغض الرجال عند الله الألد الخصم                   |
| 007    | ما ينبغي أن يتحلى به طالب العلم من الآداب والأخلاق |
| ००६    | التحذير من قصد الدنيا بعلمه                        |
| 007    | أعظم ما يزين طالب العلم خشية الله ﷺ                |
| 170    | باب التجوز في القول وترك التكلف والتنطع            |
| 070    | وجود قوم يتأكلون بالكلام من علامات الساعة          |
| ٥٧.    | صفة حديث النبي على، والتحذير من التكلف             |
| ٥٧٦    | خاتمة الشرح المبارك                                |
| 0 V V  | مراجع التحقيق                                      |
| 7+0    | فهرس الموضوعات                                     |
|        |                                                    |

